

No

| വിശ്വാസം: | അജയ്യ |
|-----------|-------|
| ശക്തി     |       |

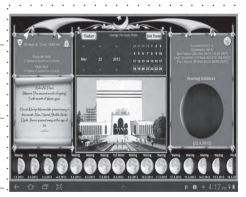
തറാവീഹിലെ തൊട്ടാൽ പൊട്ടുന്ന ഹദീസ്

മനുഷ്യനു അധീനമായ ചരാചരങ്ങൾ

മുസ്ലിം സ്പെയിനിന്റെ സംഭാവനകൾ

സൂഫിസം: ഇസ്ലാമിനെ കാർന്നുതിന്നുന്ന അനാചാരം

| ധനവിതരണത്തിന്റെ             |     |
|-----------------------------|-----|
| മറ്റുരീതികൾ                 | 8   |
| ഖുർആൻ ചിന്തകൾ               | 14  |
| ഖിയാമുല്ലൈൽ എപ്പോൾ?         | 2 1 |
| ഇസ്ലാമും മനുഷ്യാവകാശങ്ങളും  | 24  |
| ആഗോള ഹിജ്രി കലണ്ടർ          |     |
| മുസ്ലിം ലോകം ഒന്നിക്കുന്നു  | 36  |
| ഞങ്ങൾ ഖുർആനികൾ              |     |
| ഹദീസുകളോ, വേണ്ടതില്ല!       | 40  |
| പണ്ഡിതരെത്തേടി              |     |
| വീട്ടുപടികൾ തോറും           | 50  |
| നജ്ദും പ്രാന്ത പ്രദേശങ്ങളും | 5   |
| യുവാക്കൾ മദ്യത്തിനും        |     |
| മയക്കുമരുന്നിനും എതിരെ      | 62  |
| ചില വിളറിയ വാദങ്ങൾ          | 74  |
|                             |     |



ഏകീകൃത ഇസ്ലാമിക കലണ്ടർ യാഥാർത്ഥ്യത്തിലേക്ക്

#### Vol: 4 Issue: 1 Reg. No. KERMAL 14999/11/1/2012-TC RNI No. 2012/45754 Price Rs. 30/-

66

45

ചീഫ് എഡിറ്റർ

പ്രഫ. ഡോ. ടി.വി. കോയക്കുട്ടി ഫാറുഖി

alfanarmagazine@gmail.com

Mail: hitechdtp@gmail.com drkkfarooqui@gmail.com

അൽഫനാർ

ഫാറൂഖ് കോളേജ് പി.ഒ

കോഴിക്കോട് 673 632, കേരള, ഇന്ത്യ.

9446258195

*ഡി.റ്റി.പി 6 ലേഔട്ട്* : ഹൈടെക് ചുങ്കം: 9947 41 46 47



## മുസ്ലിം ഐക്യമാണ് വേണ്ടത്

**അൂ**ൽഫനാർ മുജാഹിദ് ഐക്യത്തെക്കുറിച്ച് ആവർത്തിച്ച് എഴുതിക്കൊണ്ടിരി ക്കുന്നതിൽ നിന്ന് അതുണ്ടായിക്കാണാനുള്ള അതിയായ ആഗ്രഹം മനസ്സിലാക്കാം. എന്നാൽ ഐക്യത്തെക്കുറിച്ച് മറ്റാർക്കും ഒന്നും പറഞ്ഞുകൂടാ, എഴുതിക്കൂടാ എന്ന മനോഭാവം ഉണ്ടായോ എന്ന് കഴിഞ്ഞ ലക്കം (No. 30) എഡിറ്റോറിയൽ വായിച്ച പ്പോൾ തോന്നിപ്പോയി. ബഹുമാന്യനായ ഹുസൈൻ മടവൂരിന്റെ നിലപാടിനെക്കു റിച്ച് എഴുതിയിരിക്കുന്നത് അൽപം കൂടിപ്പോയി എന്നും അഭിപ്രായപ്പെടട്ടെ – ഏതാ യാലും സംഘടനക്കകത്ത് സംഭവിച്ചതെല്ലാം സംഭവിച്ചു. അല്ലാഹുവിന്റെ ഇംഗിതം അതായിരിക്കാമെന്ന് ആശ്വസിക്കാം. ഇനിയെങ്കിലും ഐക്യം ഉണ്ടായിക്കാണാൻ ആഗ്ര ഹിക്കുന്നതിലെ നന്മ മനസ്സിനെ നമുക്ക് ബഹുമാനിച്ചു കൂടേ? ദൈവാനുഗ്രഹം ഐക്യത്തിനുണ്ടാകാൻ പശ്ചാത്താപ ഹൃദയം ഉദകുമെന്നതിൽ സംശയമില്ലല്ലോ. 'ഉമ്മ ത്തൻ വാഹിദം' എന്ന അബുൽ ബനാത്തിന്റെ ഖുർആൻ ചിന്തകളിലെ പരാമർശ

ങ്ങൾ ഹൃദയസ്പർക്കായിട്ടുണ്ട്. മുസ്ലിംകളിൽ മൊത്തത്തിൽ ഉണ്ടാകേണ്ട സൽഗുണമാണ് ഐക്യബോ ധം. ആ ലേഖനത്തിൽ ചരിത്രത്തിൽ നിന്നുള്ള ഗുണപാഠങ്ങൾ ഓർമ്മിപ്പിച്ചതും ഗംഭീരമായിട്ടുണ്ട്. മുജാഹി ദുകളിൽ മാത്രമല്ല മുസ്ലിം സമൂഹത്തിൽ മൊത്തത്തിൽ ഐക്യമുണ്ടാവുകയാണു വേണ്ടത്. അൽഫനാർ അതിന്നു കൂടി ശബ്ദമുയർത്തണം. കാലം ആവശ്യപ്പെടുന്നത് അതാണ്. അതുണ്ടാകാൻ അല്ലാഹു അനുഗ്ര ● മൂഹമ്മദ് സിദ്ധീഖ്, കൽപറ്റ

## അല്ലാഹുവിനെ പഴിക്കരുത്

🕰 റ്റുഹമ്മദ് സിദ്ദീഖ് സത്യം പറഞ്ഞു. എങ്കിലും ചില ധാരണകൾ തിരുത്തണം. മുജാഹിദ് ഐക്യ ത്തെക്കുറിച്ച് മറ്റാർക്കും ഒന്നും മിണ്ടിക്കുടാ എന്നൊന്നും അൽഫനാറിനു വാശിയില്ല. ബഹുമാന്യ നായ ഹുസൈൻ മടവൂരിനു അതിനു അർഹതയില്ല എന്നേ പറഞ്ഞിട്ടുള്ളൂ. ലേഖനത്തിൽ അദ്ദേ ഹത്തെ വ്യക്തിപരമായി ഹത്യ നടത്തുകയോ രൂക്ഷമായി വിമർശിക്കുകയോ ചെയ്തിട്ടില്ല. വസ്തു തകൾ വളച്ചുകെട്ടില്ലാതെ പറഞ്ഞു. അപ്പറഞ്ഞവയിൽ വല്ല അപവാദമോ അസത്യമോ ഉണ്ടോ? അതു ണ്ടായിരുന്നുവെങ്കിൽ കത്തിൽ പറയുമായിരുന്നവല്ലോ. അല്ലെങ്കിൽ അദ്ദേഹം പറയട്ടെ. മുജാഹിദുക ളിലുണ്ടായ അനൈക്യം അല്ലാഹുവിന്റെ ഇംഗിതമാണെന്നു പറഞ്ഞ് പടച്ചവനെ കുറ്റപ്പെടുത്തി വിധി യുടെ പിരടിയിൽ വെക്കരുത്. അല്ലാഹുവിൽ നിന്നുള്ളതെല്ലാം നന്മയായിരിക്കും. ഐക്യം ഉണ്ടാക്ക ണമെന്ന് മനുഷ്യരോട് കല്പിച്ച അല്ലാഹു അനൈക്യം വിധിക്കുകയില്ല തന്നെ. അതിശക്തമായി അപ്രമാദിത്യത്തോടെ മുന്നേറിയ ഇസ്ലാഹീ പ്രസ്ഥാനത്തെ സ്വാർത്ഥന്മാരും അധികാരമോഹികളും പണക്കൊതിയന്മാരുമായ ഏതാനും നേതാക്കളാണ് ഭിന്നിപ്പിച്ചത്. അണികൾ ഇന്നും അഗാധ ദുഃഖ ത്തിലും നിരാശയിലുമാണ്. അവർ നിരപരാധികളുമാണ്. ഒരു പറ്റം നേതാക്കളുടെ അഹങ്കാരവും പിടിവാശിയും ദൈവ, പരലോക പേടിയില്ലായ്മയും ഭാവി ഭവിഷ്യത്തിനെക്കുറിച്ചുള്ള ദീർഘവീക്ഷ ണക്കുറവും കരുണയില്ലായ്മയുമൊക്കെയാണ് അനൈക്യത്തിന്റെ യഥാർത്ഥ കാരണങ്ങൾ. ഇവരെ ല്ലാവരുമുള്ളപ്പോൾ തന്നെ എല്ലാവരെയും കൂട്ടിപ്പിടിച്ച് നയത്തോടെയും കാരുണ്യത്തോടെയും കാൽ നൂറ്റാണ്ടുകാലം പോറലേൽപിക്കാതെ പ്രസ്ഥാനത്തെ കൊണ്ടുനടന്ന മഹാനായ കെ.പി. മുഹമ്മദ് മൗലവിക്കു ശേഷം അദ്ദേഹമിരുന്ന കസേരയിൽ ചാടിക്കയറിയിരുന്ന് സംഘടനയെ സ്വന്തവൽക്കരി ച്ചവരുടെ അയോഗ്യതയാണ് സംഘടനയെ ഛിന്നഭിന്നമാക്കിയത്. അല്ലാതെ അല്ലാഹു അടിച്ചേൽപ്പിച്ച അനെകൃമല്ല. അല്ലാഹു അവന്റെ സുന്നത്തു (പ്രകൃതി വ്യവസ്ഥ) നടപ്പിലാക്കും.

ഭിന്നിപ്പിച്ചവർക്ക് ആത്മാർത്ഥതയുണ്ടെങ്കിൽ അവർ പരസൃമായി മാപ്പു പറയട്ടെ. ഒന്നിക്കണ മെന്നു പറയുന്നതിനു പകരം പ്രവർത്തനപഥത്തിലേക്കുവരട്ടെ. അതാണ് വേണ്ടത്. കഴിഞ്ഞ ലക്ക ത്തിലെ 'ഉമ്മത്തൻ വാഹിദഃ' എന്ന ലേഖനം ഒരിക്കൽ കൂടി മനസ്സിരുത്തി വായിക്കുക. ആരൊക്കെ യാണ് സാക്ഷാൽ അനൈകൃത്തിന്റെ വക്താക്കൾ, എന്തൊക്കെയാണ് അതിന്റെ യഥാർത്ഥ കാരണ ങ്ങൾ എന്ന് അതിൽ നിന്നു മനസ്സിലാക്കാൻ കഴിയുമെന്നു വിശ്വസിക്കുന്നു. അഭിപ്രായം തുറന്നെഴു തിയ മുഹമ്മദ് സിദ്ധീഖിനു അഭിനന്ദനം.

മുസ്ലിംകളിലുള്ള മൊത്തം ഐക്യത്തിനു അൽഫനാർ എതിരൊന്നുമില്ല. ചിലവില്ലാതെ സ്വപ്നം ആർക്കും എന്തും കാണാമല്ലോ! കുറിപ്പുകാരനെപ്പോലെ എല്ലാ മുസ്ലിംകളും ഉള്ളാൽ അതാഗ്രഹി ക്കുന്നു. പക്ഷെ, അത് ഉണ്ടാകാൻ/ഉണ്ടാക്കാൻ ആർക്ക് കഴിയും? ഈസാ നബി(അ) വന്നിട്ടു നോക്ക ട്ടെ. ഇരുട്ടും വെളിച്ചവും സമമല്ല. വെയിലും നിഴലും സമമല്ല. അന്ധനും കാഴ്ചയുള്ളവനും സമമ

ല്ല. അതുപോലെ മുജാഹിദും സുന്നിയും സമമല്ല. മുജാഹിദും ജമാഅത്തും സമമല്ല. മുജാഹിദും തബ്ലീഗും സമമല്ല. ഇതെല്ലാം ഒന്നിക്കണമെങ്കിൽ ലോകം തന്നെ മാറണം. തൗഹീദിന്റെ, ഖുർആനി ന്റെ, സുന്നത്തിന്റെ, ഒറ്റ ഖിബ്ലയുടെ, സലഫീ ആദർശത്തിന്റെ, സംഘടനാ വിഭാഗങ്ങളുടെ നാമങ്ങ ളിൽ പോലും ഏകസ്വരമുള്ള വിവിധ മുജാഹിദ് ഗ്രൂപ്പുകൾക്കു പോലും ഒന്നാകാനാകാത്ത വെള്ളരി ക്കാപട്ടണത്തിൽ ബഹു മുസ്ലിം സംഘടനാ ഐക്യം! മണ്ണാംകട്ട! 🌑 എഡിറ്റർ

### കെട്ടിയിറക്കിയ ഇമാം

ന്നമസ്കാരത്തിനു നേതൃത്വം നൽകുന്ന ഇമാമുമാരുടെ ഗുണഗണങ്ങൾ വിവരിച്ച തിരുമൊ ഴിപ്പൊരുൾ ലേഖനം പഠനാർഹമായിട്ടുണ്ട്. ഞങ്ങളുടെ മഹല്ലിലെ പ്രായമായ ഇമാമിനു ഖിറാ അത്തിലും റക്അത്തുകളുടെ എണ്ണത്തിലും അനേകം മറവി നിരന്തരമായി സംഭവിക്കാറുണ്ട്. കുടുംബത്താവഴിയിൽ ബഹുമാനപ്പെട്ടതുകൊണ്ട് അദ്ദേഹത്തെ മാറ്റിനിർത്താൻ പള്ളി ഭരണ കമ്മിറ്റി മടിക്കുകയാണ്. പ്രവാചക വചനങ്ങൾ ഉദ്ധരിക്കുന്ന മുഹദ്ദിസുകൾ പോലും മറവിക്കു ടുതലുള്ളവരുടെ റിപ്പോർട്ടുകൾ സ്വീകരിക്കാറില്ല. ഹദീസ് നിദാനശാസ്ത്രത്തിൽ അവർ റിപ്പോർട്ടിനു അനർഹരായിട്ടുള്ളവരാണ് എന്നാണ് നിയമം. അതിനേക്കാൾ ഗുരുതരമാണല്ലോ ജനങ്ങൾക്കെല്ലാം ഇമാമായി നിൽക്കുന്നയാളുടെ വർദ്ധിച്ച മറവിയും ഖിറാഅത്തിൽ വരുത്തുന്ന തെറ്റുകളും. ഇത്തരം ആളുകളെ ഇമാമായി നിശ്ചയിക്കാൻ പാടില്ല എന്ന് കർമ്മശാസ്ത്ര വിശാ രദന്മാർ വിവരിക്കുന്നുണ്ട്. പിന്നിൽ തുടരുന്ന കുട്ടികളടക്കമുള്ളവർക്ക് മാതൃക സൃഷ്ടിക്കാനു തകുന്നവരാകണമല്ലോ ഇമാമുമാർ. ഇതൊന്നും പരിഗണിക്കാതെ ഇമാമുമാരെ ജനങ്ങളിൽ കെട്ടി യേൽപിക്കുന്ന കമ്മിറ്റിക്കാർക്ക് കണ്ണു തുറക്കാൻ സാധിക്കുന്ന ലേഖനമായത് അനുഭവപ്പെട്ടു. ലേഖകനും പത്രത്തിനും അഭിനന്ദനം. ● എൻ.എസ്. സുബൈർ തൃശ്ശൂർ.

## വെളിച്ചം കിട്ടാത്തവർ

കലണ്ടറിന്റെ പ്രാധാന്യം മുസ്ലിംകൾക്കിപ്പോഴും വേണ്ടവിധം ബോധ്യമായിട്ടില്ല എന്നു വേണം കരുതാൻ. ഇക്കഴിഞ്ഞ ശഅ്ബാനിനു പ്രപഞ്ച വ്യവസ്ഥ കണക്കു പ്രകാരവും അഹില്ല കൃത്യമായി നോക്കിവരുന്നവരുടെ കാഴ്ചപ്രകാരവും 30 ദിവസങ്ങളുണ്ടായിരുന്നു. എന്നാൽ മുസ്ലിം നവോത്ഥാനക്കാരിറക്കുന്ന കലണ്ടറുകളിൽ മാസത്തിനു 29 ദിവസങ്ങ ളേയുള്ളൂ. എന്നാൽ പല മുസ്ലിം കലണ്ടറുകളിലും 30 എണ്ണം തികച്ചെഴുതിയിരിക്കുന്നു. എന്നെ തല്ലണ്ടമ്മാവാ, കൊല്ലണ്ടമ്മാവാ, ഞാൻ നന്നാവൂലമ്മാവാ എന്ന മരുമകന്റെ നില വിളി സ്വഭാവത്തിൽ യാതൊരു മാറ്റവുമില്ല. ഇക്കണ്ട ഖാള്വി, മൗലാനാ മുസ്ലിയാർ, തങ്ങ ന്മാർക്കൊന്നും ഈ ചന്ദ്രക്കലകൾ – അഹില്ല – കാണാനും മനസ്സിലാക്കാനും സാധിക്കുന്ന കണ്ണുകളും മനസ്സുകളും ഇല്ലാതെ പോയതെന്താണാവോ? പല തവണത്തെ മാതൃകയനു സരിച്ച് ഭാഗ്യവശാൽ ഈ റമള്വാനിന്റെ തുടക്കം കാഴ്ചക്കാരുടേതും ശാസ്ത്രകണക്കനുസ രിക്കുന്നവർക്കൊപ്പം ആയതിൽ ആശ്വസിക്കാമെങ്കിലും ഭീമമായ ഒരബദ്ധത്തിന്മേലാണ് കാഴ്ചക്കാർ നിൽക്കുന്നതെന്നതു മറന്നുകൂടാ. അസ്തമയ ചക്രവാളത്തിലെ സൂര്യാസ്ത മന ശേഷമുള്ള ചന്ദ്രക്കല 20 മിനുട്ടു മാത്രമേയുണ്ടാവൂ എന്നറിഞ്ഞിട്ടും അതു കണ്ടെ ത്തുന്ന നുണ നല്ലൊരു ഗൂഢാലോചനയിലൂടെ സ്ഥിരീകരിച്ചു കൊടുത്ത മതനേതൃത്വം കുറ്റവാളികൾ തന്നെയാണ്. പെരുന്നാൾ കണ്ടോളൂ. പതിവനുസരിച്ച് രണ്ടോ മൂന്നോ ദിവ സങ്ങളിലാക്കിയിട്ടായിരിക്കും ഈ വർഷവും കൊണ്ടാടുക. ആ പൂരമാണിനി കാണാനിരി ക്കുന്നത്. സുന്നികളുടെ നിലപാട് നമുക്കറിയാം. നവോത്ഥാന പ്രസ്ഥാനക്കാർ പച്ചയിൽ തന്നെ എഴുതി അച്ചടിച്ച യാഥാർത്ഥ്യമാണ് 48 മിനുട്ട് അസ്തമയ ചന്ദ്രനുണ്ടായാലേ മനുഷ്യന്റെ നഗ്നനേത്രത്തിൽ കാണുകയുള്ളൂ എന്നത് അവരും ഈ യാഥാസ്ഥിതികരും തമ്മിൽ ഇപ്പോൾ എന്താ വ്യത്യാസം? അല്ലാഹു വെളിച്ചം നൽകാത്തവർക്കു വെളിച്ചമില്ല.

🕨 ഇ.പി. അബ്ദുറഹിമാൻ, കോഴിക്കോട്



## ലോകം ഏറ്റെടുത്ത ദാത്യം വിജയത്തിലേക്ക്

ലോക മുസ്ലിംകളുടെ അനൈകൃത്തിന്റെ പരസ്യപ്രകടനമായി അരങ്ങേ റുന്ന രംഗമാണ് അവരുടെ ആരാധനകളുടെ കാലനിർണ്ണയത്തിലെ അരാജക ത്വം. ഒരു ദിവസത്തിലെ ആരാധനാ കർമ്മങ്ങളും മറ്റും രണ്ടോ മൂന്നോ ദിവസ ങ്ങളിലായി നിർവ്വഹിക്കുക. ഒരു ദിവസത്തിനു പല തിയ്യതികൾ നിശ്ചയിക്കുക! ബുദ്ധിയുള്ള ഏതൊരു മനുഷ്യനും മുസ്ലിംകൾ ചെയ്യുന്ന ഈ വങ്കത്തരത്തിനെ പരിഹാസ്യത്തോടെയാണ് വീക്ഷിക്കുന്നത്. അമാവാസി ദിവസം (ഒരു ചന്ദ്രമാ സത്തിലെ അവസാന ദിവസം) ചന്ദ്രക്കല കാണാൻ മഹാപണ്ഡിതന്മാർ ആഹ്വാനം ചെയ്യുക, എന്നിട്ടത് കണ്ടെന്നും പറഞ്ഞു 'ഗൂഢാലോചനക്കാഴ്ച' നടത്തുക. പടിഞ്ഞാറേ ചക്രവാളത്തിൽ അസ്തമയ ചന്ദ്രനെ നോക്കി ചന്ദ്രോദ യമാണെന്ന് പ്രഖ്യാപിക്കുക. ക്രൈസ്തവ ഗ്രിഗോറിയൻ സൗരവർഷക്കലണ്ട റിന്റെ തിയ്യതി കോളങ്ങളിൽ ചന്ദ്രമാസത്തിയ്യതി തോന്നിയതു പോലെ എഴുതി ഇസ്ലാമിക് കലണ്ടർ എന്ന് സങ്കൽപ്പിച്ചു വിറ്റു കാശാക്കി സമുദായത്തെ ദിശാ ബോധമില്ലാതാക്കുക. സമൂഹത്തെ ശാസ്ത്രീയമായി വളർത്താനും ചിന്തിപ്പി ക്കാനും ഉതകുന്ന ദൈവദൃഷ്ടാന്തമായ ചന്ദ്രമാസക്കലണ്ടർ അപ്രസക്തവും വ്യവ സ്ഥാപിതമല്ലാത്തതും അശാസ്ത്രീയവുമാണെന്നു വരുത്തിത്തീർക്കുക. ഇതാണ് നാമിന്ന് അനുഭവിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുന്നത്.

ഏതാണ്ട് അരനൂറ്റാണ്ടായി ഇക്കാര്യം കേരള മുസ്ലിം സമൂഹത്തെ പ്രത്യേ കിച്ചും ലോക മുസ്ലിംകളെ പൊതുവെയും ബോധ്യപ്പെടുത്തി ഉദ്ഗ്രഥനം നട ത്താൻ പരിശ്രമിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുന്ന അലി മണിക്ഫാൻ എന്ന നിസ്വാർത്ഥ നായ ഒരു മഹാമനീഷിയെ കുറിച്ച് കേൾക്കാത്തവരില്ല. അദ്ദേഹത്തിന്റെ നേർത്ത ശബ്ദം ഇപ്പോഴിതാ ഒരു ലോക മഹാപ്രകമ്പനമായി തീർന്നിരിക്കുന്നു. തുർക്കി യിലെ ഇസ്താംബുളിൽ ലോക മുസ്ലിം അറബി രാഷ്ട്രങ്ങളുടെ പ്രതിനിധി കൾ ഒത്തുചേർന്ന് ദിവസങ്ങൾ നീണ്ടുനിന്ന ചർച്ചയുടെയും പഠനത്തിന്റെയും ഗവേഷണത്തിന്റെയും ശേഷം സന്തോഷകരമായൊരു പ്രഖ്യാപനം ഉണ്ടായിരി ക്കുന്നു. മുസ്ലിം ലോകത്തിനു ഏകീകൃതമായ ഇസ്ലാമിക കലണ്ടറിനു രൂപം നൽകിയിരിക്കുന്നു. ലോക മുസ്ലിംകളോട് ഈ കലണ്ടർ നടപ്പിലാക്കി ആരാധ നാകാല ഏകീകരണം നടത്താൻ ഏകകണ്ഠമായി ആ സമ്മേളനം ആഹ്വാനം ചെയ്തിരിക്കുന്നു. ഏതാണ്ട് സഊദിയടക്കം 57 മുസ്ലിം രാഷ്ട്രങ്ങൾ ഇതിനെ സ്വാഗതം ചെയ്തിരിക്കുകയാണ്. നമ്മുടെ കേരളത്തിൽ മുസ്ലിം നേതൃത്വം എന്തു നിലപാട് സ്വീകരിക്കുമെന്നത് നാം കണ്ടറിയാൻ പോവുകയാണ്. 800 വർഷങ്ങളായി തുടർന്നുവരുന്ന മഹാവങ്കത്തം ഇനിയും തുടരുക തന്നെയാണോ അതോ ഈ മഹായാഥാർത്ഥ്യം ഉൾകൊണ്ട് ലോക മുസ്ലിംകളുമായി ഐക്യ പ്പെടുകയാണോ ചെയ്യുന്നത്?

തുർക്കി സമ്മേളന പ്രഖ്യാപനം അൽഫനാറിന്റെ കൂടി ലക്ഷ്യം പൂർത്തീക രിച്ചിരിക്കുന്നുവെന്നു പറയാൻ അഭിമാനമുണ്ട്. അലി മണിക്ഫാനിന്റെയും ഹിജ്റ കമ്മിറ്റി ഓഫ് ഇന്ത്യയുടെയും ദൗത്യവും വിജയത്തിലേക്ക് കുതിക്കുകയാണ്. ലോക മുസ്ലിംകൾ ഒന്നടങ്കം ശ്രദ്ധ കേന്ദ്രീകരിച്ച ഈ പ്രഖ്യാപനം നടപ്പിൽ വരുത്തുന്നതിൽ യാതൊരു തടസ്സങ്ങളും ലോകത്തിന്നു നിലവിലില്ല. 2016 ജൂലൈ 5-ാം തിയ്യതി ചൊവ്വാഴ്ച 1437-ാം ഹിജ്റ വർഷത്തിലെ ശവ്വാൽ ഒന്നാം തിയ്യ തിയും ഈദുൽഫിത്വറുമാണെന്ന് ലോകത്തോട് ഒരാളും ഇനി വിളിച്ചു പറയേ ണ്ടതില്ല. കേരളത്തിൽ ഖാള്വി, മൗലവിമാർ, ചെയർമാന്മാർ തുടങ്ങി അനേകർക്ക് അസ്തമയം നോക്കി ഉദയം പ്രഖ്യാപിക്കുന്ന കപടനാടകം നടത്തേണ്ടതില്ല. ജന ങ്ങൾക്ക് ശരിയായ ശാസ്ത്രീയ ചന്ദ്രമാസക്കലണ്ടറനുസരിച്ച് അവരുടെ ഇബാ ദത്തുകൾ കൃത്യദിവസം/തിയ്യതിയിൽ ചെയ്യാൻ സാധിച്ചിരിക്കുന്നുവെന്നത് . അൽഫനാർ ഉച്ചൈസ്ഥരം വിളംബരം ചെയ്യുകയാണ്.

മുസ്ലിം ഐക്യവേദി ശക്തമായി രംഗത്തു വരേണ്ട സമയമാണിത്. കേരള മുസ്ലിം കോർഡിനേഷൻ കൗൺസിലിലെ എല്ലാ മഹാന്മാരെയും വിളിച്ചുകൂട്ടി ഒരു ഐക്യപ്രഖ്യാപനം നടത്തുവാൻ അവർ കളമൊരുക്കേണ്ടതാണ്. കൃത്യ മായ നമസ്കാര സമയപ്പട്ടികക്കണക്ക് ശാസ്ത്രലോകം നൽകിയത് എല്ലാ കല ണ്ടറുകളിലും പ്രസിദ്ധീകരിക്കപ്പെടുന്നതു പോലെ ചന്ദ്രമാസത്തിയ്യതിയും ശാസ്ത്രലോകത്തിന്റെ കയ്യിലുണ്ട്. അത് എല്ലാ കലണ്ടറുകളിലും കൊടുത്തു കഴിഞ്ഞാൽ സർവ്വമനുഷ്യർക്കും അതു നോക്കി മുസ്ലിം ആരാധനാ തിയ്യിത കൾ ഒരിക്കലും പിഴക്കാതെ ഏകകണ്ഠമായി നടപ്പിലാക്കാൻ കഴിഞ്ഞിരിക്കുന്നു വെന്നു അവർ പണ്ഡിതന്മാരെ ബോധ്യപ്പെടുത്തിക്കൊടുക്കുക. അവശേഷി ക്കുന്ന വല്ല സംശയ വസ്വാസുകളും ഏതെങ്കിലും മൗലാന, മൗലവി, മുസ്ലി യാർ, ഖാള്വിമാർക്കുണ്ടെങ്കിൽ അത് തീർത്തു കൊടുക്കാൻ കഴിയുന്നവരെ ക്ഷണിച്ചു വിവരിച്ചു കൊടുക്കാനും ഐക്യവേദി നേതാക്കൾ തയ്യാറാവുക. ഈ ചരിത്രപരമായ മഹനീയ ദൗത്യം ഐക്യവേദിക്കു ലഭിച്ചിരിക്കുന്ന മഹാ സൗഭാഗ്യമാകുന്നു. അലി മണിക്ഫാൻ, ഹിജ്റ കമ്മിറ്റി ഓഫ് ഇന്ത്യ, അൽഫ നാർ എന്നിവരുടെ ദൗത്യം വിജയിച്ചു പോകുമോ എന്ന ദുരഹങ്കാരമോ ദുരഭി മാനമോ കേരളാ മുസ്ലിം മതനേതൃത്വത്തെ ഒരിക്കലും ഇക്കാര്യത്തിൽ പിടി കൂടേണ്ടതില്ല. അല്ലാഹു പറയുന്നു:

"സത്യവിശ്വാസികളേ, നിങ്ങൾ അല്ലാഹുവിനു വേണ്ടി നിലകൊള്ളു ക. നീതിക്കു സാക്ഷ്യം വഹിക്കുക. ഒരു ജനതയോടുള്ള അമർഷം നീതി പാലിക്കാതിരിക്കാൻ നിങ്ങൾക്കു പ്രേരകമാകരുത്. നിങ്ങൾ നീതി പാലി ക്കുക തന്നെ വേണം. അതാണ് ധർമ്മനിഷ്ഠയോടു ഏറ്റവും അടുത്തത്. നിങ്ങൾ അല്ലാഹുവെ സൂക്ഷിക്കുക. നിങ്ങൾ പ്രവർത്തിക്കുന്നതിനെക്കുറി ച്ചെല്ലാം അല്ലാഹു സൂക്ഷ്മമായി അറിയുന്നുവെന്നത് തീർച്ചയാണ്."

(വി.ഖു. അൽമാഇദ: 8)

കേരളാ മുസ്ലിംകൾക്ക് ഏതാണ്ട് ഇക്കഴിഞ്ഞ അനേകം നോമ്പു പെരു ന്നാളുകളുടെ തിയ്യതി നിർണയങ്ങളിൽ നമ്മുടെ മത നേതൃത്വത്തിന്റെ തെറ്റായ പ്രഖ്യാപനങ്ങൾ ശരിക്കും ബോധ്യപ്പെട്ടിരുന്നു. ശാസ്ത്രവിരുദ്ധമായാണ് മത നേതൃത്വം നീങ്ങുന്നതെന്നും മനസ്സിലാക്കിയിരുന്നു. പ്രത്യേകിച്ച് നവോത്ഥാന സംഘടനകളുടെ അണികൾക്ക്. അവരുടെ നേതൃത്വം യാഥാസ്ഥിതിക ഭൂരിപ ക്ഷത്തെയും രാഷ്ട്രീയ ആത്മീയ നേതാക്കളെയും പണക്കാരായ ചില വ്യാപാരി വ്യവസായികളെയും പേടിച്ച് സത്യം വിളിച്ചു പറയാൻ മുട്ടുവിറച്ചു നിൽക്കുകയായിരുന്നു. സംഘടന ഔദ്യോഗികമായി പ്രഖ്യാപിച്ചാൽ ഞങ്ങൾ അതനുസരിക്കാൻ തയ്യാറാണെന്ന അണികളുടെ വികാരവും അവർക്കു ബോധ്യ മായിരുന്നു. അണികളോട് കണ്ണുരുട്ടിയും പ്രമാണങ്ങൾ ദുർവ്യാഖ്യാനിച്ച് വയള് പറഞ്ഞു കൊടുത്തും കൊമ്പന്മാരെ കൊണ്ട് പുസ്തകങ്ങൾ എഴുതിപ്പിച്ച് പ്രച രിപ്പിച്ചും ഹിജ്റ കമ്മിറ്റി ഓഫ് ഇന്ത്യക്കാരെക്കുറിച്ചും അതിന്റെ വക്താവായ അലി മണിക്ഫാനെയും സമുദായത്തിൽ തെറ്റിദ്ധരിപ്പിച്ചും അണികൾ അനു സരിക്കാഞ്ഞാൽ സ്ഥാനമാന നഷ്ടബോധമുണ്ടാക്കിയും അടക്കിനിർത്തുകയാ ണല്ലോ ചെയ്തു വരുന്നത്. അതെല്ലാം പൊറുക്കാനും മറക്കാനും പ്രയാസമി ല്ല. സത്യം എന്നെങ്കിലുമൊരുനാൾ പുറത്തുവരും. തുർക്കി കോൺഫറൻസ് അലി മണിക്ഫാനോ ഹിജ്റ കമ്മിറ്റി ഓഫ് ഇന്ത്യയോ സംഘടിപ്പിച്ചതൊന്നു മല്ല. ലോകത്തെ മുഴുവൻ മുസ്ലിം സമൂഹത്തെയും പിടികൂടിയ അനിശ്ചിത ത്വത്തിനു പരിഹാരമുണ്ടാക്കാൻ തുർക്കി ഗവൺമെന്റിന്റെ ത്യാഗത്തിന്റെ വിജ യമാണ്. ഈ യാഥാർത്ഥ്യം എല്ലാവരും അംഗീകരിച്ച് മുസ്ലിം ഐക്യം സാക്ഷാൽക്കരിക്കുക. അല്ലാഹു സത്യം ഉൾക്കൊള്ളാനും സ്വീകരിക്കാനും നമുക്ക് അനുഗ്രഹം ചെയ്യട്ടെ. ആമീൻ.

🗩 എഡിറ്റർ

### ഇസ്ലാമിലെ ധനവൃയനയം - 8

ഡോ. എ.ഐ. റഹ്മത്തുല്ല



# ധനവിതരണത്തിന്റെ മറ്റുരിതികൾ

സാമ്പത്തിക വളർച്ചയും സാമൂഹ്യനീ തിയും സമമ്പയിപ്പിച്ചുകൊ ണ്ടുള്ള ഒരു സാമ്പത്തിക വ്യവസ്ഥിതി അവതരിപ്പിച്ചിട്ടു ള്ളത് ഇസ്ലാം മാത്രമാ ണെന്ന് നേരത്തെ മനസ്സിലാ ക്കിയല്ലോ. സമൂഹത്തിൽ സമ്പത്ത് വിതരണം ചെയ്യപ്പ ടുന്നതിൽ നീതി നില നിൽക്കുന്നുണ്ടെന്നും ആരും തന്നെ പട്ടിണിയിലാവുന്ന വിധം അവഗണിക്കപ്പെടുന്നി ല്ലായെന്നും സദാ ഉറപ്പ് വരു ത്തുന്നതിനായി ഇസ്ലാം നിർബന്ധമാക്കിയിട്ടുള്ള സംവിധാനമാണ് നാം ഇതി നകം മനസ്സിലാക്കിയ സകാ ത്ത്. ഇതിന് പുറമെ ഇസ്ലാം നടപ്പാക്കുന്ന മറ്റു ചില നിർബന്ധ സംവിധാന ങ്ങളും.

#### 1. വറാസത്ത്

ധനവിതരണത്തിന് ഇസ്ലാം നിർബന്ധമായി നട പ്പാക്കുന്ന മറ്റൊരു സംവിധാ നമാണ് അനന്തരാവകാശ നിയമങ്ങളിലൂടെ നടപ്പാ ക്കുന്ന പിന്തുടർച്ചാ ശ്രമം. ഇതിനെയാണ് വറാസത്ത് എന്ന് വിളിക്കുന്നത്. ഇസ്ലാം സ്വകാര്യ സ്വത്തും ഉടമാവകാശവും അനുവദി ക്കുന്നുണ്ടെങ്കിലും അതിന്റെ ദൈർഘ്യം കുടിയാൽ ഒരു ആയുഷ്കാലമാക്കി പരിമിത പ്പെടുത്തിയിരിക്കുന്നു. ഒരാൾ മരണപ്പെടുന്നതോടെ അയാ ളുടെ പക്കൽ എത്ര തന്നെ സമ്പത്ത് കുന്ന് കൂടിയിട്ടു ണ്ടെങ്കിലും അതെല്ലാം നിയ മാനുസൃത അവകാശി കൾക്കിടയിൽ വിതരണം

ചെയ്യപ്പെടണം. ഇപ്രകാരം സമ്പത്ത് വ്യക്തികളുടെ ഉട മസ്ഥതയിൽ അനുവദിച്ച് കൊടുക്കുന്നത് അതിനെ വളർത്തുകയും പരിപോഷി പ്പിക്കുകയും ചെയ്യുന്നതിൽ മനുഷ്യന്റെ സ്വതസിദ്ധമായ സ്വാർത്ഥതയെ ഉപയോഗപ്പെ ടുത്തുന്നതിന് വേണ്ടിയാണ്. അതിന്റെ പേരിൽ അഹങ്കരി ക്കുവാനും സാമൂഹ്യ ദ്രോഹ പ്രവർത്തികൾക്ക് പ്രേരിത നാവാനും വേണ്ടിയല്ലാ യെന്ന് വിശുദ്ധ ഖുർആൻ പഠിപ്പിക്കുന്നു. "സമ്പത്തും ആൾബലവുമുണ്ടെന്ന ന്യായത്തിൽ നീചനും കുത്തുവാക്കു പറയുകയും അനാവശ്യമായി സത്യം ചെയ്യുകയും ഏഷണി കൂടു കയും എല്ലാവിധ നന്മയ്ക്കും തടസ്സം

നിൽക്കുകയും ക്രൂരതയും അതിക്രമവും പാപവും ചെയ്യുന്നതിൽ ദുഷ്കീർത്തി നേടുകയുമെല്ലാം ചെയ്യുന്ന വരെ നീ അനുസരിച്ചു പോവരുത്." (അൽഖലം: 10-14).

വ്യക്തികളുടെ സ്വപ്രയ ത്നത്തിലുള്ള ആത്മാർത്ഥത യിലൂടെ സമ്പത്ത് വളരു കയും അത് സമൂഹത്തിന് പ്രയോജനപ്പെടുകയും ചെയ്യു കയെന്നതാണ് ഇസ്ലാമിന്റെ രീതി. അതിനപ്പുറം അത് വ്യക്തിയെ ദുഷിപ്പിക്കുന്നതും സമൂഹത്തിന് ദ്രോഹം ചെയ്യു ന്നതും നിയന്ത്രിക്കാനും ഇസ്ലാമിൽ സംവിധാനങ്ങളു ണ്ട്.

ഓരോ സ്ത്രീക്കും പുരു ഷനും സമ്പത്ത് ഉടമപ്പെടു ത്തുന്നതിനും ക്രയവിക്രയം ചെയ്യുന്നതിനും ഇസ്ലാമിൽ അവകാശമുണ്ട്. മരണാന ന്തരം ഓരോ വ്യക്തിയു ടെയും സമ്പത്തും വിതരണം ചെയ്യുന്നതിനുള്ള ഇസ്ലാ മിലെ അടിസ്ഥാനം മരിച്ച വ്യക്തിയുമായുള്ള രക്തബ ന്ധത്തിലെ അടുപ്പമാണ്. സാഹചര്യങ്ങൾ കൊണ്ടുള്ള വൈകാരികതയ്ക്ക് ഇവിടെ സ്ഥാനം കൽപിക്കുന്നില്ല. സാഹചര്യങ്ങൾ കൊണ്ട് വലിയ അടുപ്പമുള്ള അയൽവാസിക്കും സുഹൃ ത്തിനും നിയമാനുസൃത അവകാശമുണ്ടാവില്ല.

ഒരേ മാതാപിതാക്കളിൽ നിന്നുള്ള സഹോദരനോ സഹോദരിയോ ആണ് മകന്റെയോ മകളുടെയോ കുട്ടിയേക്കാൾ അടുത്തത്. ഇത്തരത്തിലാർക്കെങ്കിലും ഒരാളുടെ മരണശേഷം സംര ക്ഷണം ലഭിക്കേണ്ടതിനായി മരിച്ച് പോവുന്ന ആൾക്ക് തോന്നുന്ന പക്ഷം അതിന്നാ



"മാതാപിതാക്കള്ളടെ അടുത്ത കുടുംബബ ന്ധുക്കളും വിട്ടേച്ച് പോവുന്നതിൽ പുരു ഷന്മാർക്ക് ഒരു വിഹി തമുണ്ട്. അടുത്ത കുടുംബവും മാതാപി താക്കളും വിട്ടേച്ച് പോവുന്നതിൽ സ്ത്രീകൾക്കും ഒരു വിഹിതമുണ്ട്. കുറച്ചാ വട്ടെ കൂടുതലാവട്ടെ അത് നിർബന്ധമായ അവകാശമായി നിർണ്ണയിക്കപ്പെട്ട വിഹിതമാണ്.

വശ്യമായ വിധം വേണ്ടത് അനന്തരസ്വത്തിൽ നിന്ന് നീക്കിവെക്കാൻ നേരത്തെ തന്നെ വസിയ്യത്ത് ചെയ്യേണ്ട താണ്. അനന്തരാവകാശി കൾക്ക് കൂട്ടായി അങ്ങനെ ചെയ്യാവുന്നതുമാണ്. ഇപ്ര കാരം അടുത്ത അയൽവാ സിക്കോ മറ്റു അടുത്ത വർക്കോ ആവശ്യമെങ്കിൽ ചെയ്യാവുന്നതാണ്. അനന്തര സ്വത്ത് ഓഹരിവെക്കുന്നത് കണ്ട് നിലക്കുന്നവനുണ്ടെ ങ്കിൽ അവനും ഒരു പങ് കൊടുക്കണമെന്ന് നബി(സ) ഈ അവകാശികളോട് ഉപ ദേശിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഇതെല്ലാം ഈ അവകാശികൾ കൂട്ടായി തീരുമാനിക്കേണ്ടതും ചെയ്യേ

ണ്ടതുമാണ്. എന്നാൽ നിയമ പരമായ അവകാശികൾ എന്നതിൽ കൃത്യമായ കണക്കും ക്രമവും അല്ലാഹു നൽകിയിട്ടുണ്ട്. വിശുദ്ധ ഖുർ ആൻ നാലാം അദ്ധ്യായം "സ്ത്രീകൾ" ഇത് സംബന്ധ മായ നിയമങ്ങൾ വ്യക്തമാ ക്കിത്തരുന്നുണ്ട്.

"മാതാപിതാക്കളും അടുത്ത കുടുംബബന്ധുക്ക ളും വിട്ടേച്ച് പോവുന്നതിൽ പുരുഷന്മാർക്ക് ഒരു വിഹിത മുണ്ട്. അടുത്ത കുടുംബവും മാതാപിതാക്കളും വിട്ടേച്ച് പോവുന്നതിൽ സ്ത്രീകൾക്കും ഒരു വിഹിത മുണ്ട്. കുറച്ചാവട്ടെ കൂടുത ലാവട്ടെ അത് നിർബന്ധമായ അവകാശമായി നിർണ്ണയിക്ക പ്പെട്ട വിഹിതമാണ്."

ഭാഗം വെക്കുന്ന സന്ദർഭ ത്തിൽ ഹാജറുള്ള അടുത്ത കുടുംബാംഗങ്ങളോ അനാഥ കളോ അഗതികളോ ഉണ്ടെ ങ്കിൽ അവർക്കും അതിൽ നിന്ന് കൊടുക്കണം. അവ രോട് മര്യാദ വാക്ക് പറയു കയും വേണം. ദുർബലരായ സ്വന്തം സന്തതികളെ പിൻഗാമികളായി വിടുന്നവർ അവരുടെ കാര്യത്തിൽ ഭയ പ്പെടുന്നുവെങ്കിൽ അവർ (മ റ്റുള്ളവരുടെ കാര്യത്തിലും) പേടിക്കട്ടെ. അതിനാൽ അവർ അല്ലാഹുവിനെ ഭക്തി യോടെ സുക്ഷിക്കുകയും ദൃഢമായ സ്വരത്തിൽ സംസാരിക്കുകയും ചെയ്യട്ടെ. അനാഥകളായിട്ടുള്ളവരുടെ അവകാശ മുതൽ അന്യായ മായി ഭുജിക്കുന്നവർ തീർച്ച യായും അവരുടെ അകത്താ ക്കുന്നത് തീയ്യാണ്. അവർ നരകാഗ്നിയിൽ എരിക്കപ്പെടു ന്നതുമാണ്.

നിങ്ങളുടെ സന്തതിക ളുടെ കാര്യത്തിൽ അല്ലാഹു നിങ്ങൾക്ക് നിർദ്ദേശം നൽകു ന്നു. പുരുഷന് രണ്ട് സ്ത്രീകൾക്കുള്ള വിഹിത ത്തിന് സമമായതാണ്; ഇനി രണ്ടിലധികം പെൺമക്കൾ മാത്രമാണുള്ളതെങ്കിൽ വിട്ടേച്ചു പോയതിന്റെ മൂന്നിൽ രണ്ട് ഭാഗമാണ് അവർക്കെല്ലാമായുള്ളത്. ഒരു മകൾ മാത്രമാണുള്ളതെ ങ്കിൽ അവൾക്ക് പകുതിയാ ണുള്ളത്. മരിച്ച ആൾക്ക് ഒരു മകനുണ്ടെങ്കിൽ അയാ ളുടെ മാതാപിതാക്കളിൽ ഓരോരുത്തർക്കും അയാൾ വിട്ടേച്ചുപോയതിന്റെ ആറി ലൊന്ന് വീതം ഉണ്ടായിരി ക്കും. മരിച്ചയാൾക്ക് മകനി ല്ലായെങ്കിൽ മാതാപിതാക്ക ളിൽ മാതാവിന് മൂന്നിലൊരു ഭാഗമാണ്. അതോടൊപ്പം അയാൾക്ക് ഒന്നിലധികം സഹോദരങ്ങളുണ്ടായിരു ന്നാൽ മരിച്ചയാളുടെ മാതാ വിന് ആറിലൊന്നായിരിക്കും. മരിച്ച ആൾക്ക് കടമുണ്ടെ ങ്കിലും അയാൾ വസിയ്യത്ത് ചെയ്തിട്ടുണ്ടെങ്കിലും അവ കഴിച്ചതിന് ശേഷമാണ് ഈ അവകാശങ്ങളുണ്ടാവുക. നിങ്ങളുടെ പിതാക്കളും നിങ്ങളുടെ സന്തതികളും ഇവരിൽ ആരാണ് കൂടുതൽ അടുത്ത നിലയിൽ നിങ്ങൾക്ക് പ്രയോജനപ്പെടു കയെന്ന് നിങ്ങൾക്ക് അറിയി ല്ല. അല്ലാഹു നിങ്ങൾക്ക് നിർണ്ണയിച്ച് തന്നിട്ടുള്ള നിയ മബാധ്യതയാണിത്. അല്ലാ ഹു യുക്തിജ്ഞാനമുള്ള വനും എല്ലാം അറിയുന്നവനു മത്രേ. (ഖുർആൻ 4: 7-11).

"സന്താനമില്ലാത്ത നിങ്ങ ളുടെ ഭാര്യമാർ വിട്ടേച്ച് പോവുന്ന സമ്പത്തിന്റെ പകുതി നിങ്ങൾക്കുള്ളതാ ണ്. അവർക്ക് ഒരു മകനു ണ്ടായിരുന്നുവെങ്കിൽ അവർ

വിട്ടേച്ചതിന്റെ നാലിലൊ ന്നാണ് നിങ്ങൾക്കുണ്ടാവുക. ഇതും കടവും വസിയ്യത്തും കൊടുത്തതിന് ശേഷമുള്ള സമ്പത്തിൽ നിന്നാണ് ഭാഗം വെക്കേണ്ടത്. ഒരു മകൻ ഇല്ലാതെ നിങ്ങൾ വിട്ടേച്ച് പോവുന്നതിന്റെ നാലിൽ ഒന്നാണ് അവർ (ഭാര്യമാർ) ക്കുള്ളത്. നിങ്ങൾക്ക് ഒരു മകനുണ്ടെങ്കിൽ എട്ടിൽ ഒന്നാണ് ഭാര്യമാർക്കുള്ളത്. നിങ്ങളുടെ വസിയ്യത്തും കടവും കഴിച്ചതിന് ശേഷ മാണ് ഇതും ഭാഗിക്കേണ്ടത്. അനന്തരമെടുക്കപ്പെടുന്ന ആളിന്, സ്ത്രീയോ, പുരു ഷനോ ആവട്ടെ (മരിച്ച ആൾ) പിതാവോ മക്കളോ ഇല്ലായെങ്കിലും അയാൾക്ക്

ഒരാളുടെ സമ്പത്തിൽ അയാൾ ജീവിച്ചിരിക്കെ യാതൊരുവിധ അവകാ ശവും കൈകാര്യകർതൃ ത്വാധികാരവും മറ്റൊ രാൾക്ക് ഇസ്ലാം അനുവ ദിച്ചിട്ടില്ല. അത് ഭർത്താവാ യാലും മക്കളായാലും അങ്ങനെ തന്നെ. അത് സമൂഹത്തിന് ഗുണകരമാ വുന്ന വിധം പരിപോഷി പ്പിക്കുകയും നശിപ്പിച്ചു കളയാതെ വളർത്തുവാ നുള്ള ഉത്തരവാദിത്വം ആ വൃക്തിയെ തന്നെ യാണ് ഇസ്ലാം ഏൽപി ച്ചിട്ടുള്ളത്.



ഒരു പൂർണ്ണ സഹോദരനോ സഹോദരിയോ ഉണ്ടായിരി ക്കുകയും ചെയ്താൽ അവർക്ക് ഓരോരുത്തർക്കും ആറിൽ ഒന്ന് ഭാഗം ലഭിക്കേ ണ്ടതാണ്. അവർ കൂടുതൽ പേരുണ്ടെങ്കിൽ അവർ മൂന്നിൽ ഒന്നിനെ തുല്യമായി അംശിക്കേണ്ടതാണ്. ദ്രോഹ കരമല്ലാത്ത വസിയ്യത്തോ കടബാധ്യതയോ കഴിച്ചാണ് ഈ ഭാഗം വെക്കലും. ഇതെല്ലാം സർവ്വജ്ഞനും ബുദ്ധികൂർമ്മതയുള്ളവനു മായ അല്ലാഹുവിൽ നിന്നുള്ള നിർദ്ദേശങ്ങളാണ്." (ഖുർആൻ 4: 12).

ഈ രണ്ട് ഖുർആനിക വചനങ്ങൾ ശ്രദ്ധിക്കുക. അനന്തര സമ്പത്ത് വീതം വെക്കൽ എല്ലാ ജനവിഭാഗ ങ്ങളിലും എന്നും വളരെ സങ്കീർണ്ണമായ വിഷയമാണ്. ഇത്രും സങ്കീർണ്ണമായ വിഷയം ഗണിത ശാസ്ത്ര സൂത്രവാകൃത്തിന്റെയൊന്നും സഹായമില്ലാതെ ഈ രണ്ട് വചനങ്ങളിൽ മാത്രമായി ഉൾക്കൊള്ളിച്ചു തന്നിരിക്കു ന്നുവെന്നത് തന്നെ ഈ ഖുർ ആൻ അജയ്യനായ അല്ലാഹു വിൽ നിന്നുള്ളതാണെന്ന തിന് മതിയായ തെളിവാണ്. ഈ രണ്ട് ദൈവിക വചനങ്ങ ളുടെ വിശദീകരണമായി മുസ്ലിം പണ്ഡിതന്മാർ എത്ര ബൃഹത്തായ ഗ്രന്ഥങ്ങളാണ് രചിച്ചിട്ടുള്ളത്! എല്ലാം തന്നെ വ്യതൃസ്തങ്ങളായ അവസ്ഥ കളിൽ എങ്ങനെയാണ് ഈ ഖുർആനിക നിയമങ്ങൾ നട പ്പാക്കുകയെന്ന വിശദീകരണ ങ്ങളാണ് നൽകുന്നത്. തദനു സൃതമായ അനന്തരാവകാശ പ്പട്ടികകൾ തയ്യാറാക്കപ്പെട്ടിരി ക്കുകയാണ്. എന്നാൽ എല്ലാ സങ്കീർണതകൾക്കും പരി ഹാരം ലഭിക്കുന്ന വിധത്തിൽ

അത്ഭുതകരമായ വാക്ഘടന യിലാണ് ഖുർആൻ ഇതവത രിപ്പിച്ചിട്ടുള്ളത്. ഈ നിയമ ങ്ങൾ നടപ്പാക്കുന്നത് സംബ ന്ധമായി ഒരു വിശദീകരണ ഫത്വ മാത്രമാണ് ജനങ്ങൾ നബിയോടു ചോദിച്ചിട്ടുള്ള തെന്ന് ഖുർആൻ തന്നെ ഈ അദ്ധ്യായത്തിന്റെ അവസാന ത്തിൽ വ്യക്തമാക്കുന്നുണ്ട്. അതിന്റെ വിശദീകരണം ആ വചനത്തിൽ നൽകുന്നുമു ണ്ട്.

"അവർ നിന്നോട് ഫത്വ ആവശ്യപ്പെടുന്നുണ്ട്. കലാല യുടെ കാര്യത്തിൽ അല്ലാഹു ഫത്വ നൽകുന്നതായി പറ യുക: മകനില്ലാത്ത ഒരാൾ മരിച്ചു, എന്നാൽ അയാൾക്ക് ഒരു സഹോദരിയുണ്ട്. എങ്കിൽ അയാൾ ഇട്ടേച്ച് പോയ സമ്പത്തിന്റെ പകുതി അവൾക്കുള്ളതാണ്. മകനി ല്ലാതെ മരിക്കുന്നത് സഹോദ രിയാണ് എങ്കിൽ അനന്തരാ വകാശി സഹോദരനാണ്. ഇനി മകനില്ലാതെ മരിച്ച സഹോദരന് രണ്ട് സഹോദ രിമാരുണ്ടെങ്കിൽ അയാൾ വിട്ടേച്ച് പോയ സമ്പത്തിന്റെ മൂന്നിൽ രണ്ട് ഭാഗം അവർക്കുള്ളതാണ്. സഹോ ദരന്മാരും സഹോദരിമാരും കൂടിയാണുള്ളതെങ്കിൽ ആണിന് രണ്ട് പെണ്ണിന്റേ തിന് തുല്യമായ നിലയിൽ ഭാഗിക്കേണ്ടതാണ്. നിങ്ങൾ കുഴപ്പത്തിലാവാതിരിക്കാ നായി അല്ലാഹു നിങ്ങൾക്ക് വ്യക്തമാക്കിത്തരികയാണ്. അല്ലാഹുവിന് എല്ലാ കാര്യ ങ്ങളും സൂക്ഷ്മമായറിയാം." (ഖുർആൻ 4: 176).

ഒരാളുടെ സമ്പത്തിൽ അയാൾ ജീവിച്ചിരിക്കെ യാതൊരുവിധ അവകാശവും കൈകാര്യകർതൃത്വാധികാ രവും മറ്റൊരാൾക്ക് ഇസ്ലാം

1437 ശവ്വാൽ – ദുൽഹിജ്ജ

ഒരാൾ അയാളുടെ ഭാര്യയോട് സംസാരിക്കാൻ സൂക്ഷ്മത പുലർത്തേണ്ടതുണ്ടെന്നാണ് ഇസ്ലാമിന്റെ നിർദ്ദേശം. ഗൗരവബോധമില്ലാതെ ഒരാൾ അയാളുടെ മകളെ 'നിനക്ക് തന്നിരിക്കുന്നു' എന്ന് മറ്റൊരു പുരു ഷനോട് പറയാൻ പാടില്ലാത്തത് പോലെ ഒരാൾ അയാ ളുടെ ഭാര്യയോട് 'നിന്നെ ഞാൻ ഒഴിവാക്കി' എന്നും പറയാൻ പാടില്ല. സാങ്കേതികമായി ഇസ്ലാം അതിനെ 'ത്വലാഖ്' (വിവാഹമോചനം) ആയി കണക്കാക്കുന്നു.

അനുവദിച്ചിട്ടില്ല. അത് ഭർത്താവായാലും മക്കളാ യാലും അങ്ങനെ തന്നെ. അത് സമൂഹത്തിന് ഗുണക രമാവുന്ന വിധം പരിപോഷി പ്പിക്കുകയും നശിപ്പിച്ചു കള യാതെ വളർത്തുവാനുള്ള ഉത്തരവാദിത്വം ആ വ്യക്തിയെ തന്നെയാണ് ഇസ്ലാം ഏൽപിച്ചിട്ടുള്ളത്. ഒരാളുടെ കൈവശമുള്ള അനുഗ്രഹങ്ങളെ കുറിച്ച് പര ലോകത്ത് വിചാരണ ചെയ്യ പ്പെടുമെന്ന ഇസ്ലാമിന്റെ കാഴ്ചപ്പാടാണ് ഇതിന്റെ നിദാനം. മരണശേഷം ആ സമ്പത്ത് ഉത്തരവാദിത്വ ത്തോടെ കൈകാര്യം ചെയ്യാൻ വൈകാതെ തന്നെ മറ്റു വ്യക്തികളെ ഏൽപിക്കേ ണ്ടതുണ്ട്. ഈ പ്രക്രിയ കണിശമായ നീതിയോടെ നിർവ്വഹിക്കുന്നതിന് ഇസ്ലാ മിലെ ദൈവിക അനന്തരാവ കാശ നിയമത്തോളം മെച്ച പ്പെട്ട മറ്റൊന്നില്ല.

#### 2. കഫ്ഫാറത്ത്

നിർബന്ധമായ ധനവിത രണ സംവിധാനങ്ങളിൽ പെട്ട മറ്റൊന്നാണ് കഫ്ഫാ റത്ത് ആയി നൽകപ്പെടുന്ന പണം. സമ്പന്നരിൽ നിന്ന് ദരിദ്രരിലേക്ക് പണം ഒഴുകു ന്നതിന് ഇസ്ലാം ഏർപ്പെടു ത്തിയ ഒരു അത്ഭുതകരമായ സംവിധാനമാണ് പ്രായ ശ്ചിത്ത പണം അഥവാ കഫ്ഫാറത്ത്. ചില പ്രത്യേ കയിനം പാപങ്ങൾക്കും



തെറ്റുകുറ്റങ്ങൾക്കും നഷ്ടപ രിഹാരവും പ്രായശ്ചിത്തവും പണമായി ദരിദ്രർക്ക് നൽകുന്ന സംവിധാനമാണി ത്. അവയിൽ ചിലത് ഇവിടെ കൊടുക്കുന്നു.

ശപഥം മുറിക്കൽ: ഒരാൾ അല്ലാഹുവിനെ മുൻനിർത്തി ഒരു കരാർ ചെയ്യുകയോ പ്രതിജ്ഞയെ ടുക്കുകയോ ചെയ്തിട്ട് പിന്നീട് അത് ലംഘിച്ചുപോ യാൽ, അല്ലെങ്കിൽ ഒരു കാര്യം ചെയ്തുകൊള്ളാ മെന്ന് അല്ലാഹുവിനോട് ശപഥം ചെയ്യുകയും പിന്നീട് അത് പാലിക്കാൻ കഴിയാതെ പോവുകയും ആയാൽ, അല്ലെങ്കിൽ ഒരു നേർച്ച നേർന്നിട്ട് അതു നിർവൂഹി ക്കാൻ കഴിയാതെ വന്നാൽ, ഇങ്ങനെയുള്ള ഏതവസ്ഥ യിലും ഒരു വിശ്വാസി പര ലോകത്ത് അല്ലാഹുവിന്റെ വിചാരണ നേരിടേണ്ടി വരു മെന്ന് ഭയപ്പെടുന്നെങ്കിൽ നിശ്ചിത പ്രായശ്ചിത്തം പണ മായി അഗതികൾക്ക് കൊടു ക്കാൻ ബാധ്യതയുണ്ട്. കഴി വില്ലാത്തവൻ നോമ്പെടു ക്കാൻ ഖുർആൻ ആവശ്യ പ്പെടുന്നു. (ഖുർആൻ 5: 89).

#### ഭാരൃയോട് 'ദിഹാർ' പറയുക

ഒരാൾ അയാളുടെ ഭാര്യ യോട് സംസാരിക്കാൻ സുക്ഷ്മത പുലർത്തേണ്ടതുണ്ടെന്നാണ്



ഇസ്ലാമിന്റെ നിർദ്ദേശം. ഗൗരവബോധമില്ലാതെ ഒരാൾ അയാളുടെ മകളെ 'നിനക്ക് തന്നിരിക്കുന്നു' എന്ന് മറ്റൊരു പുരുഷനോട് പറയാൻ പാടില്ലാത്തത് പോലെ ഒരാൾ അയാളുടെ ഭാര്യയോട് 'നിന്നെ ഞാൻ ഒഴിവാക്കി' എന്നും പറയാൻ പാടില്ല. സാങ്കേതികമായി ഇസ്ലാം അതിനെ 'ത്വലാഖ്' (വിവാഹമോചനം) ആയി കണക്കാക്കുന്നു. ഇതിന്റെ മറ്റൊരു രുപം പഴയകാല അറബികളിൽ നടപ്പുണ്ടായി രുന്നു. അവർ കോപം വന്നാൽ ഭാര്യയോട് "നീ എനിക്ക് എന്റെ ഉമ്മായെപ്പോ ലെയാണ്" എന്ന് പറയും. ഇപ്രകാരം പറയുന്നതിനെ യാണ് 'ദിഹാർ' ചെയ്യുകയെന്ന് പറയുന്നത്. തമാശയായോ കോപ ത്താലോ ഇങ്ങനെ പറയുന്ന

തിനെ ഇസ്ലാം അംഗീകരി ക്കുന്നില്ല. വല്ലവനും അങ്ങനെ പറഞ്ഞാൽ അവന്റെ വിവാഹബന്ധം മുറിഞ്ഞു. പിന്നീട് ഭാര്യയു മായി ബന്ധപ്പെടേണമെങ്കിൽ അവൻ 'കഫ്ഫാറത്ത്' നൽകേണ്ടതുണ്ട്. (ഖുർആൻ 58: 4)

#### നോമ്പുകാരന്റെ ലൈംഗികത

റമദാൻ മാസത്തിലെ നിർബന്ധ നോമ്പ് അനു ഷ്ഠിച്ച അവസ്ഥയിൽ ലൈംഗികതയിലൂടെ ഒരാൾ നോമ്പു മുറിച്ചാൽ ഇസ്ലാം അതിനെ വലിയ തെറ്റായി ട്ടാണ് കാണുന്നത്. ഭാര്യാ ഭർത്താക്കളായാലും നോമ്പു കാരായിരിക്കെ ലൈംഗിക ബന്ധം നടത്തുകയെന്നത് വലിയ കുറ്റമാണ്. ഇതിനുള്ള പ്രായശ്ചിത്തം രണ്ട് മാസം തുടർച്ചയായി വ്രതമനുഷ്ഠി ക്കുകയെന്നതാണ്. എന്നാൽ ഇതിന്നിളവായി കഫ്ഫാ റത്ത് പണം ദരിദ്രർക്ക് നൽകിയാൽ മതിയാവും. അല്ലാഹുവുമായി നല്ല ബന്ധ മാഗ്രഹിക്കുന്ന സതൃവി ശ്വാസി ആത്മശുദ്ധി വരുത്തു

രോഗം മൂലവും വാർദ്ധക്യ അവശത മൂലവും നോമ്പെ ടൂക്കാൻ കഴിയാത്തവർ അതിന് പകരമായി ഫിദ്യ കൊടുക്കണമെന്ന വൃവസ്ഥയും ഈ ഇനത്തിൽ പെടു ത്താവുന്നതാണ്. ഇത് യഥാർത്ഥത്തിൽ പ്രായശ്ചിത്ത മല്ലെങ്കിലും അഗതികളിലേക്ക് ധനം വിതരണം ചെയ്യ പ്പെടുന്ന ഒരു മാർഗ്ഗമാണ്. (ഖുർആൻ 2: 196).

വാനുള്ള വഴി ഇതാണ്. 60 അഗതികൾക്ക് ഭക്ഷണം നൽകലാണ് ചുരുങ്ങിയ ശിക്ഷ. (ഖുർആൻ 58: 4).

#### ഉദ്ദേശപൂർവ്വമല്ലാത്ത കൊലപാതകം

അബദ്ധത്തിൽ ഒരാൾ കൊല്ലപ്പെടുകയാണെങ്കിൽ ആ സംഭവത്തിന് നേരിട്ടോ അല്ലാതെയോ ഉത്തരവാദി യായ ആൾ ഇസ്ലാമിന്റെ ദൃഷ്ടിയിൽ കുറ്റക്കാരനാണ്. പക്ഷെ ഉദ്ദേശപൂർവ്വം കൊല നടത്തിയ ആൾക്കുള്ള ശിക്ഷ ഇയാൾക്കുണ്ടാവില്ല. വാഹനാപകടങ്ങൾ വഴിയോ മറ്റേതെങ്കിലും രൂപത്തിലോ ഒരാൾ കൊല്ലപ്പെടുവാൻ ഉത്തരവാദിയായ ആൾ നഷ്ടപരിഹാരം നൽകേണ്ട

ഉദ്ദേശപൂർവ്വം കൊല പാതകം നടത്തിയ ആൾക്ക് മാപ്പു ലഭിച്ചാൽ അയാൾ ശിക്ഷയായി വധിക്കപ്പെടില്ല. എന്നാൽ അയാൾ 'ദിയ എന്ന പേരിൽ നഷ്ടപരി ഹാരം നൽകേണ്ടതുണ്ട്. 'ദിയ' വാങ്ങി കൊലക്ക് പകരം കൊല നടത്തണ മെന്ന് നിർബന്ധം പിടി ക്കാതെ കുറ്റവാളിക്ക് മാപ്പ് കൊടുക്കാനാണ് കൊല്ലപ്പെട്ട ആളുടെ അവകാശിയെ ഖുർ ആൻ പ്രേരിപ്പിക്കുന്നത്. എന്നാൽ നീതിയുടെ കാവൽക്കാർ എന്ന നില യിൽ ഭരണകർത്താവിനോ കോടതിക്കോ മാപ്പു കൊടു ക്കാനുള്ള അവകാശം ഇസ്ലാം അംഗീകരിക്കുന്നി ല്ല. പ്രതികാരത്തിനുള്ള കടുത്ത വികാരത്തെ അടുത്ത സ്നേഹവായ്പയും കടപ്പാടുമാക്കുകയാണ് ഇസ്ലാം ഇതിലൂടെ ചെയ്യു ന്നത്. (ഖുർആൻ 4: 91 പരി

റമദാൻ മാസത്തിലെ നിർബന്ധ നോമ്പ് അനുഷ്ഠിച്ച അവ സ്ഥയിൽ ലൈംഗികത യിലൂടെ ഒരാൾ നോമ്പു മുറിച്ചാൽ ഇസ്ലാം അതിനെ വലിയ തെറ്റായിട്ടാണ് കാണുന്നത്. ഭാര്യാ ഭർത്താക്കളായാലും നോമ്പുകാരായിരിക്കെ ലൈംഗിക ബന്ധം നട ത്തുകയെന്നത് വലിയ കുറ്റമാണ്. ഇതിനുള്ള പ്രായശ്ചിത്തം രണ്ട് മാസം തുടർച്ചയായി വ്രതമനുഷ്ഠി ക്കുകയെന്നതാണ്. എന്നാൽ ഇതിന്നിള വായി കഫ്ഫാറത്ത് പണം ദരിദ്രർക്ക് നൽകിയാൽ മതിയാ വും. അല്ലാഹുവുമായി നല്ല ബന്ധമാഗ്രഹി ക്കുന്ന സത്യവിശ്വാസി ആത്മശുദ്ധി വരുത്തു

ശോധിക്കുക).

#### നോമ്പിന് പകരം ഫിദ്യ

വാനുള്ള വഴി ഇതാണ്.

രോഗം മൂലവും വാർദ്ധക്യ അവശത മൂലവും നോമ്പെടുക്കാൻ കഴിയാത്ത വർ അതിന് പകരമായി ഫിദ്യ കൊടുക്കണമെന്ന വ്യവസ്ഥയും ഈ ഇനത്തിൽ പെടുത്താവുന്നതാണ്. ഇത് യഥാർത്ഥത്തിൽ പ്രായശ്ചി ത്തമല്ലെങ്കിലും അഗതികളി ലേക്ക് ധനം വിതരണം ചെയ്യപ്പെടുന്ന ഒരു മാർഗ്ഗമാ ണ്. (ഖുർആൻ 2: 196).

#### 3. ജിസ്യ

നിർബന്ധമായ ധനവിത രണ രീതികളിൽ പ്രധാന പ്പെട്ട മറ്റൊരു ഇനമാണ് ജിസ്യ. ഇത് ഒരു ഇസ്ലാ മിക് സ്റ്റേറ്റിൽ മാത്രം നടപ്പി ലാവുന്ന സംവിധാനമാണ്. മുസ്ലിംകളിൽ നിന്ന് സക്കാത്ത് നിർബന്ധമായി പിരിച്ചെടുക്കുമ്പോൾ ഇസ്ലാ മിക രാഷ്ട്രത്തിലെ അമു സ്ലിംകളിൽ നിന്ന് സാമ്പ ത്തികശേഷിക്കനുസരിച്ച് പിരിച്ചെടുത്തിരുന്ന നികുതി യാണ് ജിസ്യ. ഇതിന്ന് പക രമായി രാഷ്ട്രത്തിന്റെ സംര ക്ഷണ ചുമതലയിൽ നിന്ന് അവരെ ഒഴിവാക്കി കൊടു ക്കുകയും അവരുടെ സംര ക്ഷണം രാഷ്ട്രം ഉറപ്പുകൊ ടുക്കുകയും ചെയ്തിരുന്നു. എന്നാൽ ആധുനിക വരു മാന നികുതി പിരിച്ചെടു ക്കുന്ന പൊതുനിയമങ്ങൾ രാഷ്ട്രത്തിലെല്ലാവർക്കു മായി നടപ്പിലാവുകയും ന്യൂനപക്ഷ സംരക്ഷണ ത്തിന്റെ പൊതുസംവിധാന ങ്ങൾ പുതിയ രൂപത്തിൽ പ്രാബല്യത്തിൽ വരികയും ചെയ്ത് ഈ കാലത്ത് ഈ ജിസ്യ പിരിച്ചെടുക്കുന്ന തിനെ കുറിച്ച് ഇസ്ലാമിക പണ്ഡിതന്മാർ പുതിയ വില യിരുത്തലുകൾ നടത്തുന്നു

### തിരുത്ത്

കഴിഞ്ഞലക്കം (No.30) ഇസ്ലാമിലെ ധനവ്യയനയം - 7 ലേഖനത്തിൽ 'ധനവി തരണ രീതി' എന്ന് വന്നിട ത്തെല്ലാം 'വിതരണ നീതി' എന്നു വായിക്കേണ്ടതാണ്. അച്ചടിപ്പിശക് പറ്റിയതിൽ ഖേദിക്കുന്നു - എഡിറ്റർ

### ഖുർആൻ ചിന്തകൾ അബുൽ ബനാത്ത്, കുറ്റിച്ചിറ

## إِنَّمَا يُؤْمِنُ عِاكِتِنَا ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِهَا خَرُّواْ سُجَّدَا وَسَبَّحُواْ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ۩ ۞ تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَن ٱلْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقْنَكُهُمْ يُنفِقُونَ ١

"ഉൽബോധനം നൽകപ്പെട്ടാൽ സാഷ്ടാംഗപ്രണാമം അർപ്പിക്കു ന്നവരും തങ്ങളുടെ രക്ഷിതാവിനെ സ്തുതിച്ചുകൊണ്ട് പ്രകീർത്തി ക്കുന്നവരും അഹങ്കരിക്കാത്തവരും മാത്രമേ നമ്മുടെ ദൃഷ്ടാന്തങ്ങ ളിൽ വിശ്വസിക്കുകയുള്ളൂ. അവർ ഭയഭക്തിയോടെ, പ്രത്യാശയോടെ നാഥനോട് പ്രാർത്ഥിക്കുവാനായി കിടപ്പറ വിട്ടെഴുന്നേൽക്കും. അവർക്ക് നാം നൽകിയതിൽ നിന്നെല്ലാം ചെലവഴിക്കുകയും ചെയ്യും." (സൂറ. സ്കജദ: 15, 16).

യഥാർത്ഥ വിശ്വാസികളുടെ കർമ്മരംഗ ത്തിലെ ശുഷ്കാന്തി എത്രത്തോളമെന്ന വിശ ദീകരണമാണീ വചനങ്ങൾ. അല്ലാഹുവിന്റെ ഉൽബോധനം നിഷ്കളങ്കമായി ഏറ്റുകഴിഞ്ഞ വൻ അല്ലാഹുവിനു മുമ്പിൽ നമ്രശിരസ്കര നാകാനും അവനെ സദാ സ്തുതിക്കാനും പ്രകീർത്തിക്കാനും വെമ്പൽ കൊള്ളുന്നതാ ണ്. രാപ്പകൽ ഭേദമന്വേ ദൈവസ്മരണ നില നിർത്തുവാൻ നമസ്കാരങ്ങൾ കൃത്യമായി നിലനിർത്തുകയും വിനയാന്വിതനായി അഹ ങ്കാരമില്ലാത്ത ജീവിതം നയിക്കുകയും ചെയ്യും. ഈ മഹാപ്രപഞ്ചത്തിൽ പരമാണു മുതൽ മഹാഗോളങ്ങളിൽ വരെ അന്തർലീനമായ മഹൽദൃഷ്ടാന്തങ്ങളെ കുറിച്ച് ചിന്തിക്കുകയും പഠിക്കുകയും അവയുടെയെല്ലാം പിന്നിലെ മഹൽശ്ശക്തിയെക്കുറിച്ച് ഓർമ്മിക്കകയും ചെയ്യും. ആ പ്രപഞ്ചനാഥന്റെ മുമ്പിൽ സാഷ്ടാംഗപ്രണാമം (സുജൂദ്) അർപ്പിക്കു വാനും അവന്റെ ഗുണഗണങ്ങൾ വാഴ്ത്തി (ത സ്ബീഹുകൾ) പറയുവാനും സ്തുതികീർത്ത നങ്ങൾ (ഹംദുകൾ) അർപ്പിക്കുവാനും ഒട്ടും ലജ്ജയോ അഹങ്കാരമോ കാണിക്കുകയില്ല.

അല്ലാഹുവിലും അവന്റെ വചനങ്ങളിലും യഥാർത്ഥ വിശ്വാസിയാണ് എന്നവകാശപ്പെടു കയും എന്നാൽ ആ വിശ്വാസത്തിന്റെ ലാഞ്ചന പോലും ജീവിതത്തിലില്ലാതിരിക്കുകയും ചെയ്യുന്നൊരു കാലഘട്ടത്തിലൂടെയാണ് നാമിന്നു കടന്നുപോകുന്നത്. ഭയഭക്തിയും ഭയ

പ്പാടും നാവിലും ബാഹൃനടപടികളിലും മാത്രം പ്രകടമാക്കുകയും ജാട നിറഞ്ഞ കപ ടജീവിതം നയിക്കുകയുമാണ് അധികപ ക്ഷവും ചെയ്യുന്നത്. **അല്ലാഹുവിനെ കണ്ടു** മുട്ടേണ്ടിവരുമെന്നതിൽ വിശ്വാസമില്ലാത്ത, ഭയഭക്തിയില്ലാത്തവർക്ക് നമസ്കാരം മഹാ ഭാരമായിത്തോന്നുമെന്നും (വി.ഖു. 2: 45, 46). കപടവിശ്വാസികൾ നാമമാത്ര നമസ്കാര ക്കാരാണെങ്കിലും അൽപം പോലും ഭക്ത്യാ ദരവുകളോ ദൈവസ്മരണയോ ഉള്ളവരാ യിരിക്കില്ലെന്നും (വി.ഖു: 4: 142; 9: 54). അത്തരക്കാരുടെ നമസ്കാരം നാശഹേതു കമായിത്തീരും (107: 4, 5) എന്നും അല്ലാഹു വ്യക്തമാക്കിയിട്ടുണ്ട്. ലോകമാതൃകാ മനുഷ്യ നായ പ്രവാചകന്റെ നിതൃജീവിതചര്യയിൽ മേൽപറഞ്ഞ സൂക്തങ്ങളിൽ അല്ലാഹു വ്യക്ത മാക്കിയ സർവ്വഗുണങ്ങളും സമ്മേളിച്ചതായി നമുക്കു പ്രമാണങ്ങളിലൂടെ കണ്ടെത്താനാവു ന്നതാണ്.

ലോകം നിദ്രയിലാണ്ടു കിടക്കുമ്പോൾ, ജീവജാലങ്ങൾ ശാന്തമായി സുഷുപ്തിയിൽ ലയിക്കുമ്പോൾ, രാത്രിയിലെ നിശ്ശബ്ദതയിൽ ദൈവദാസനായ വിശ്വാസി ഉറക്കമിളച്ച് കിട പ്പറ വിട്ട് ഭയത്തോടെയും പ്രത്യാശയോടെയും തന്റെ നാഥനു മുമ്പിൽ പ്രാർത്ഥനാ നിരതനാ വുന്നു. വിശുദ്ധ ഖുർആൻ അനേകം സ്ഥല ങ്ങളിൽ വിശ്വാസികളുടെ രാത്രിയിലെ നമ സ്കാരത്തെ കുറിച്ച് ആവർത്തിച്ചു പറയുന്നു ണ്ട്. പ്രവാചകനെ അഭിസംബോധിച്ചു പറ യുന്നു: "രാത്രിയിൽ താങ്കൾ ഉറക്കമുപേക്ഷി ച്ച്, ഖുർആൻ പാരായണംചെയ്തു നമസ്ക രിക്കുക. അത് താങ്കൾക്ക് അധികമായ പുണ്യകർമ്മമത്രേ. താങ്കളെ രക്ഷിതാവ് സ്തുതൃർഹമായ ഒരു പദവിയിൽ നിയോ ഗിക്കുന്നതാണ്." (അൽ ഇസ്റാഅ്: 79). പ്രവാചകനു നിർബന്ധവും സമൂഹത്തിനു മഹത്വപൂർണ്ണ ഐച്ഛികവുമായ രാത്രി നമ

സ്കാരത്തെ പ്രശംസിച്ചും പ്രോത്സാഹിപ്പിച്ചും ഖുർ ആൻ ഏറെ സംസാരിച്ചിട്ടു ണ്ട് . അല്ലാഹു വിന്റെ സാക്ഷാൽ ദാസന്മാർ "അവ രുടെ രക്ഷിതാവിനു മുമ്പി ൽ പ്രണാമം ചെയ്തും നിന്നും നമസ്കരിക്കുന്നവ രായി രാത്രിയിൽ കഴിച്ചു കൂട്ടുന്നവരുമാണ്." (അൽ ഫൂർഖാൻ: 64).

രാത്രി നമസ്കാരത്തിന്റെ വിധി വിവരിക്കുന്നിടത്ത് ഇമാം അബുഹനീഫയുടെ ശക്തമായ അഭിപ്രായം അത് - വുജൂബ് - നിർബന്ധം തന്നെയെന്നാണ്. മറ്റു മഹാ ന്മാരായ ഇമാ മു കൾ നിർബന്ധ ബാധ്യതയല്ലെ ങ്കിലും ശക്തിമത്തായ പ്രവാ ചക മാതൃകാ കർമ്മമാ കുന്നു എന്നുതന്നെ വ്യക്ത മാക്കിയിട്ടുണ്ട്. കാരണം, നബിക്കു മുമ്പുള്ള എല്ലാ പ്രവാചകന്മാരും അവരുടെ ഭക്തരായ അനുയായിക ളിലെ പുണ്യപുരുഷന്മാരും ജീവിതത്തിൽ രാത്രി നിശാ ന്തതയിലെ ആരാധനാ

കർമ്മം ചിട്ടയിൽ ചെയ്തവരായിരുന്നുവെന്ന് ഖുർആൻ ഉണർത്തിയത് എടുത്തുപറയുന്നു ''അവരെല്ലാം ഒരുപോലെയല്ല. നേർമാർഗ്ഗത്തിൽ നിലകൊള്ളുന്ന ഒരു സമൂ ഹവും വേദക്കാരിലുണ്ട്. അവർ രാത്രി സമ യങ്ങളിൽ സുജൂദിൽ – നമസ്കാരത്തിൽ – ഏർപ്പെട്ടുകൊണ്ട് അല്ലാഹുവിന്റെ വചന ങ്ങൾ പാരായണം ചെയ്യുന്നുണ്ട്." (ആലുഇം റാൻ: 113). ലക്ഷണമൊത്ത സൂക്ഷ്മശാലികളാ യ, അല്ലാഹുവിന്റെ നിയമങ്ങൾ പാലിച്ചു ജീവി ക്കുന്നവർ മരണാനന്തരം സ്വർഗ്ഗാരാമങ്ങളിൽ വസിക്കുന്നവരായിരിക്കും. അവരുടെ രക്ഷി താവ് നൽകിയ അനുഗ്രഹങ്ങളനുഭവിച്ചു കൊണ്ടവർ സംതൃപ്തരായിരിക്കും എന്നു ണർത്തിക്കൊണ്ട് പറയുന്നു: "അവരുടെ നാഥൻ നൽകിയത് അവർ ഏറ്റുവാങ്ങി ക്കൊണ്ട്. അവർ അതിനു മുമ്പ് സദ്വൃത്ത

> രായിരുന്നു. രാത്രിയിൽ നിന്ന് അൽപം ഭാഗമേ അവർ ഉറങ്ങാറുണ്ടായിരു ന്നുള്ളൂ. നിശയുടെ അന്ത്യ യാമങ്ങളിൽ അവർ പാപ മോചനം തേടുന്നവരായിരു ന്നു." (അദ്ദാരിയാത്ത്: 16 -18).

ഇങ്ങനെ അനേകം വച നങ്ങളിൽ അല്ലാഹു എടു ത്തു പറഞ്ഞ രാത്രി നമ സ്കാരത്തെ പ്രവാചകൻ( സ) അതിശക്ത ഭാഷയിൽ സമൂഹത്തെ ബോധവൽക്ക രിച്ചിട്ടുണ്ട്. ജീവിതത്തിലെ ഏതു തട്ടുകളിൽ ജീവിക്കു ന്നവർക്കും ഈ മഹനീയ കർമ്മം അവരവരുടെ കഴിവു കൾക്കനു സൃതമായി ചെയ്തു പുണ്യം കരസ്ഥമാ ക്കാൻ സാധിക്കുമാർ വിവരി ച്ചിട്ടുണ്ട്. 14 നൂറ്റാണ്ടായി ഈ കർമ്മത്തിന്റെ വിവിധരൂപം ഈ സമുദായത്തിൽ സു സ്ഥാപിതമായിട്ടുണ്ട്. അനി ഷേധ്യമാം വിധം കർമ്മനൈ രന്നര്യവഴിയിൽ (അമലുൻ മുതവാതിർ) സ്ഥാപിക്കപ്പെട്ടി ട്ടുമുണ്ട്.

പുണ്യറമളാനിൽ മാത്രമുള്ളതല്ല ഈ നമ സ്കാരം. എല്ലാ കാലത്തും എല്ലാവർക്കും ഏതു പരിതസ്ഥതിയിലും തന്റെ നാഥനുമായി ഹൃദയംഗമായി ഭക്ത്യാദരപൂർവ്വം നിശയുടെ ശാന്തതയിൽ ബന്ധം സ്ഥാപിക്കാനുള്ള വേദി യാണീ നമസ്കാരം. തന്റെ നാഥനുമായി രഹ സ്യഭാഷണം നടത്തി തന്റെ മനസ്സു തുറന്നു വെച്ച് തന്റെ പാപങ്ങൾ പൊറുപ്പിക്കാനും ആഗ്ര

രാത്രി നമസ്കാരത്തിന്റെ വിധി വിവരിക്കുന്നിടത്ത് ഇമാം അബൂഹനീഫയുടെ ശക്തമായ അഭിപ്രായം അത് – വുജുബ് – നിർബന്ധം തന്നെയെന്നാ ണ്. മറ്റു മഹാന്മാരായ ഇമാ മുകൾ നിർബന്ധ ബാധ്യത യല്ലെങ്കിലും ശക്തിമത്തായ പ്രവാചക മാതൃകാ കർമ്മ മാകുന്നു എന്നുതന്നെ വൃക്തമാക്കിയിട്ടുണ്ട്. കാര ണം, നബിക്കു മുമ്പുള്ള എല്ലാ പ്രവാചകന്മാരും അവരുടെ ഭക്തരായ അനു യായികളിലെ പുണൃപുരു ഷന്മാരും ജീവിതത്തിൽ രാത്രി നിശാന്തതയിലെ ആരാധനാകർമ്മം ചിട്ട യിൽ ചെയ്തവരായിരുന്നു വെന്ന് ഖുർആൻ

ഉണർത്തിയത് എടുത്തുപറ

യുന്നുണ്ട്.

ഹാഭിലാഷങ്ങൾ അവന്റെ മുമ്പിൽ നിരത്തി സമാധാനമടയു വാനും ജീവിതഭാരം മുഴുവൻ അവനിൽ ഭരമേൽപിക്കാനുമുള്ള സുവർണ്ണാവസരം ഓരോ ദിനവും വിശ്വാസിക്കു നൽകിയിരിക്കുക യാണിതിലൂടെ. അശാന്തമായ ഹൃദയത്തിൽ ശാന്തിയും സമാ ധാനവും വന്നുചേർന്ന് ജീവിത ത്തിലെ മുഴുവൻ പ്രതിസന്ധിക ളെയും തരണം ചെയ്യാൻ വിശ്വാ സിയെ പ്രാപ്തമാക്കുന്ന ദൈവ വും മനുഷൃനും തമ്മിലുള്ള അതിസുശക്ത കരാറാണിതി ലൂടെ നിർവ്വഹിക്കപ്പെടുന്നത്. സർവ്വ പ്രവാചകന്മാരും അവരുടെ സഖാക്കളും ഭൂലോകത്ത് ധർമ്മം

സ്ഥാപിക്കാൻ അധർമ്മത്തോട് പോരാടിയവ രായിരുന്നു. അവരുടെ മുഴുവൻ ഊർജ്ജവും നേടിയത് റബ്ബുമായുള്ള അവരുടെ ശക്തവും ഊഷ്മളവുമായ ഈ ബന്ധത്തിലൂടെയായിരു ന്നു. അതിനാൽ പ്രവാചകൻ നമ്മെ ഉപദേശി ക്കുക മാത്രമല്ല കർമ്മ രൂപ മാതൃക കാഴ്ച വെയ്ക്കുക കൂടി ചെയ്തു. അവിടുത്തെ ശിഷ്യ ഗണങ്ങൾ ജീവിതത്തിൽ പകർത്തി.

"ആയിഷ(റ) പറയുന്നു. കാലിൽ നീരുകെ ട്ടുമാറ് ദീർഘസമയം അവിടുന്നു രാത്രിയിൽ നമസ്കരിക്കുമായിരുന്നു. ഞാൻ ചോദിച്ചു. നബിയേ, താങ്കളുടെ എല്ലാ പാപങ്ങളും അല്ലാഹു പൊറുത്തു തന്നിരിക്കേ ഇത്ര വേണമോ? അവിടുന്നു പ്രതികരിച്ചു: 'ഓ

പ്രവാചകൻ ഒരി ക്കൽ ഉച്ചത്തിൽ വിളിച്ചു പറഞ്ഞു: "ജനങ്ങളേ, സലാം പറയൽ നിങ്ങൾ വ്യാപിപ്പിക്കുവീൻ. പാവങ്ങളെ അന്ന മൂട്ടുവീൻ; രാത്രിയി ലെഴുന്നേറ്റു നിന്നു നമസ്കരിക്കുവീൻ. ശാന്തമായി നിങ്ങൾക്ക് സ്വർഗ ത്തിൽ പോകാം." (തിർമുദി).

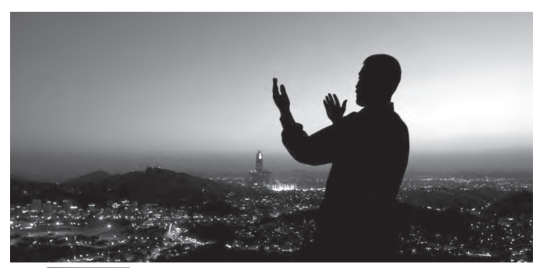
ആയിഷാ, ഞാനെന്റെ നാഥനോട് നന്ദിയുള്ള ഒരടിയനായിരിക്കേണ്ട തില്ലേ." (ബുഖാരി, മുസ്ലിം). ചെയ്യുക മാത്രമല്ല, മറ്റുള്ളവരോട് ചെയ്യാനും ആവശ്യപ്പെട്ടു.

"മകൾ ഫാത്വിമയും മരുമ കനും കിടന്നുറങ്ങുന്ന മുറിയുടെ വാതിലിൽ മുട്ടി വിളിച്ചൊരിക്കൽ പ്രവാചകൻ ചോദിച്ചു. എന്താ രണ്ടുപേരും നമസ്കരിക്കു ന്നില്ലേ?" (ബുഖാരി, മുസ്ലിം). ആരെപ്പറ്റിയും അകാരണമായി കുറ്റപ്പെടുത്താത്ത പ്രവാചകനൊ രിക്കൽ അബ്ദുല്ലാഹിബ്നു ഉമ റിനെക്കുറിച്ച് അഭിപ്രായപ്പെട്ടു. 'രാത്രിയിൽ അദ്ദേഹം നമസ്കരി ക്കുക കൂടി ചെയ്തിരുന്നുവെ

ങ്കിൽ അദ്ദേഹം എത്ര നല്ല മനുഷ്യനാകുമാ യിരുന്നു?' ഇതു അറിഞ്ഞ അബ്ദുല്ലാഹ് പിന്നീടൊരിക്കലും വളരെ കുറച്ചല്ലാതെ രാത്രി യിൽ ഉറങ്ങുമായിരുന്നില്ല. ഏറെ നേരം നമ സ്കരിക്കുമായിരുന്നു. (ബുഖാരി, മുസ്ലിം, നസാഈ).

മറ്റൊരിക്കൽ അംറ്ബ്നുൽ ആസ്വിയുടെ പുത്രൻ അബ്ദുല്ലാഹിനോട് നബി(സ) ചോദിച്ചു: അബ്ദുല്ലാഹ്, താൻ മറ്റേ വ്യക്തി യെപ്പോലെ ആകരുതേ. അയാൾ രാത്രി എഴു നേറ്റാലും നമസ്കരിക്കാറില്ല. (ബുഖാരി, മുസ്ലിം).

പ്രവാചകൻ ഒരിക്കൽ ഉച്ചത്തിൽ വിളിച്ചു പറഞ്ഞു: "ജനങ്ങളേ, സലാം പറയൽ നിങ്ങൾ



വ്യാപിപ്പിക്കുവീൻ. പാവങ്ങളെ അന്നമൂട്ടുവീൻ; രാത്രിയിലെഴുന്നേറ്റു നിന്നു നമസ്കരിക്കു വീൻ. ശാന്തമായി നിങ്ങൾക്ക് സ്വർഗത്തിൽ പോകാം." (തിർമുദി).

പ്രവാചകശിഷൃന്മാരും നബിയോടൊപ്പം ഇത് നിർവ്വഹിച്ചിരുന്നുവെന്ന് അല്ലാഹു സാക്ഷ്യപ്പെടുത്തുന്നുണ്ട്. അവർ രാത്രിയിലെ നല്ലൊരു സമയം ഇതിനു വിനിയോഗിച്ചിരുന്നു. എന്നാൽ അതിലും മിതത്വം പാലിക്കാനും അതിതീവ്രത പുലർത്താതിരിക്കാനും അല്ലാഹു തന്നെ നിർദ്ദേശിച്ചതും കാണാം.

പകലിൽ മനുഷ്യർ നിതാന്ത മായി ജോലികൾ ചെയ്യേണ്ടവ രാണ്. എന്നാലും രാത്രിയിൽ നമസ്കാരത്തിനു സമയം കണ്ടെത്തണമെന്നും കൽപി ക്കുന്നു. "പുതച്ചുമൂടി കിടന്ന വനേ, രാത്രി അൽപസമയം എഴു നേ റ്റു നിന്നു ഒഴിച്ച് പ്രാർത്ഥിക്കുക. രാത്രിയുടെ പകുതി, അല്ലെങ്കിൽ അതി ലും കുറച്ച് സമയം. അല്ലെ ങ്കിൽ അതിനേക്കാൾ കുറച്ചു കൂടി അധികസമയം നിർവ്വ ഹിച്ചു കൊള്ളുക. ഖുർആൻ ക്രമപ്രവൃദ്ധമായി - സാവകാ ശത്തിൽ പാരായണം ചെയ്യുക. നാം താങ്കളിൽ കനത്ത ബാധ്യതയാണ് ചുമ ത്താൻ പോകുന്നത്. രാത്രിയി ലെഴുന്നേറ്റുള്ള നമസ്കാരം ശക്ത മായ ഹൃദയസാ ന്നിദ്ധ്യം നൽകുന്നതാണ്. പറ യുന്നതിനെ മനസ്സിൽ ഉറ പ്പിച്ചു നിർത്തുന്നതുമാണ്." (സൂറ. മുസമ്മിൽ: 1-6).

"താങ്കളും സഖാക്കളിലൊരു വിഭാഗവും രാത്രിയുടെ മിക്കവാറും മൂന്നിൽ രണ്ടു ഭാഗ വും, ചിലപ്പോൾ പകുതിയും മറ്റു ചില പ്പോൾ മൂന്നിലൊന്നു സമയവും നിന്നു നമ സ്കരിക്കാറുണ്ടെന്ന് താങ്കളുടെ രക്ഷിതാവ് തീർച്ചയായും അറിഞ്ഞതുതന്നെ." (സൂറ. മുസമ്മിൽ: 20).

റക്അത്തുകളുടെ എണ്ണമോ ദൈർഘ്യത യുടെ വിശദാംശങ്ങളോ അല്ല ഇവിടെ ഗുരുത രമായി ചർച്ച ചെയ്യേണ്ടത്. ഈ നമസ്കാര ത്തിന്റെ മഹത്വവും അനിവാര്യതയും അതു നൽകുന്ന അതിരറ്റ നന്മകളുമാണ് ഗൗരവത രമായി നാം കാണേണ്ടത്. നബി(സ) പതിനൊ ന്നിലേറെ റക്അത്തുകൾ ഒരു കാലത്തും വർദ്ധിപ്പിച്ചിട്ടില്ലെന്നു രാത്രിയിൽ ജീവിതകാലം മുഴുവൻ കൂടെ പൊറുപ്പിച്ച പത്നി ആയിഷ( റ) പറയുന്നതു തന്നെ അതിലെ ഏറ്റവും ശരി. അതിന്റെ നിർവ്വഹണത്തിലെ പൂർണ്ണതയും മെച്ചപ്പെട്ട സ്ഥിതിയും വളരെ മനോഹരമായി രുന്നുവെന്നും ആയിഷ(റ) തന്നെ സാക്ഷ്യപ്പെ ടുത്തുന്നുണ്ട്. ഇശാഅ് നമസ്കാരാനന്തരം

ഫജ്ർ ബാങ്ക് വിളിക്കുന്ന സമയം വരെ ഏതു സമ "ആയിഷ(റ) പറയു യത്തും ഓരോരുവരുടെയും ന്നു. കാലിൽ നീരുകെ സമയവും ആരോഗ്യവും ഉന്മേ ട്ടുമാറ് ദീർഘസമയം ഷവും ആവശ്യവും അനുസ അവിടുന്നു രാത്രിയിൽ രിച്ച് ഒരു റക്അത്തെങ്കിലും -നമസ്കരിക്കുമായിരു ഏറ്റവും ഉത്തമം മൂന്നെങ്കിലും ന്നു. ഞാൻ ചോദിച്ചു. – നിർവ്വഹിക്കാൻ സന്നദ്ധമാവു നബിയേ, താങ്കളുടെ ക. തഹജ്ജുദ് എന്നോ, വിത്ർ എന്നോ, ഖിയാമുല്ലെൽ -എല്ലാ പാപങ്ങളും രാത്രി നമസ്കാരം – എന്നോ അല്ലാഹു പൊറുത്തു എന്തു പേര് വിളിച്ചാലും നമ തന്നിരിക്കേ ഇത്ര സ്കരിക്കാൻ തയ്യാറാവുക വേണമോ? അവിടുന്നു എന്നതാണ് പ്രധാനം. എക്കാ പ്രതികരിച്ചു: 'ഓ ലത്തും പുണ്യകരമായ ഇത് ആയിഷാ, ഞാനെന്റെ റമളാനിൽ കണക്കറ്റ പ്രതിഫ നാഥനോട് നന്ദിയുള്ള ലമുണ്ടാകുമെന്നതിനാൽ ഖിയാ ഒരടിയനായിരിക്കേണ്ട മുറമളാൻ/തറാവീഹ് എന്ന് തില്ലേ." (ബുഖാരി, വിളിച്ചായാലും നിർവ്വഹിക്കുക. അതിനാലാണ് പ്രവാചകൻ( മുസ്ലിം). ചെയ്യുക സ) പറഞ്ഞു: ആർ റമളാനിലെ മാത്രമല്ല, മറ്റുള്ളവ രാത്രിയിൽ നമസ്കരിച്ചുവോ രോട് ചെയ്യാനും ആവ അവന്റെ മുൻ പിൻ പാപങ്ങ ശൃപ്പെട്ടു. ളെല്ലാം പൊറുക്കുന്നതാണെ ന്ന്. (ബുഖാരി, മുസ്ലിം). ചുരു

> ക്കത്തിൽ പറയട്ടെ. റസൂൽ(സ) പറഞ്ഞു: "നിങ്ങൾ രാത്രി നമസ്കാരം പതിവാക്കുവീൻ. നിങ്ങളുടെ മുൻഗാമികളിലെ സജ്ജനങ്ങളുടെ ദിനചര്യയായിരുന്നു ഇത്. നിങ്ങളുടെ നാഥങ്ക ലേക്കടുപ്പിക്കുന്നതും നിങ്ങളുടെ പാപങ്ങൾ പൊറുപ്പിക്കുന്നതുമായ കർമ്മമാണിത്. കുറ്റകൃ തൃങ്ങളെ തടയിടാനും ആരോഗ്യം നൽകി രോഗത്തെ പ്രതിരോധിക്കാനും ഇത് ഉതകുന്ന താണ്." (തിർമുദി, ബൈഹഖി, താബ്റാനി എന്നിവർ ഉദ്ധരിച്ചത്).



# വിശ്വാസം: അജയ്യ ശക്തി

വിശാസമാണ് മനുഷ്യ മനസ്സിനെ അചഞ്ചലമാക്കുന്നത്. ദുർബല വിശാസം മനുഷ്യനെ ദുർബലനാക്കുന്നു. ഏതു പ്രതിസന്ധികളെയും തരണം ചെയ്യാൻ മനുഷ്യനെ യോഗ്യനാക്കുന്നത് അവന്റെ അടിയുറച്ച വിശ്വാസമാണ്. താനെന്തുദ്ദേശിച്ചാലും അതു നടന്നു കൊള്ളണമെന്നില്ല. അപ്രതീക്ഷിതമായി പലതും മനുഷ്യനിൽ സംഭവിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. എല്ലാറ്റിനും ഉപരിയിൽ ഒരജയ്യമായ ശക്തി പ്രവർത്തിക്കുന്നുവെന്നതിനെ നിഷേധിക്കാൻ ആർക്കും കഴിയില്ല. പ്രതിസന്ധികളോ ദുഃഖമോ ക്ലേശമോ ഇല്ലാത്ത ജീവിതമില്ല. ദൈവവിശ്വാസികൾ ജീവിതത്തെ സധൈര്യം നേരി ടുന്നതു നമുക്കു കാണാം. ആത്മഹത്യയിൽ അഭയം തേടുന്നവർ 99% വും അവിശ്വാസികളോ ദുർബല വിശ്വാസികളോ ബഹുദൈവാരാധകരോ ആണെന്നത് സുവിദിതമാണ്. ഏതു ശാസ്ത്രീയ പഠനങ്ങളിലും അക്കാര്യം വ്യക്തമാക്കപ്പെടുന്നുണ്ട്.

#### അഭയസ്ഥാനം

മനുഷൃൻ അഭിമുഖീകരിക്കുന്ന അനേക പ്രതിസന്ധികളെ മറികട ക്കാൻ പലപ്പോഴും ദുർബല വിശ്വാസികൾ അഭയം കണ്ടെത്തുന്നത് അതീവ ദുർബലമായ അഭയസ്ഥാനങ്ങളിലാണ്. ഒരു മന്ത്രനൂലിലോ ഒരു വളയത്തിലോ ഏലസ്സ്, ഉറുക്ക് തുടങ്ങിയ വസ്തുക്കളിലോ മന്ത്രവാദം, ജ്യോത്സ്യം, കൂടോത്രങ്ങൾ, മാരണവിദ്യ തുടങ്ങിയവയിലോ ആണ്. അതി സമർത്ഥന്മാരായ ഒരു കൂട്ടം ആളുകളുണ്ട് ഇവയ്ക്ക് മാർക്കറ്റുണ്ടാക്കാൻ. ബഹുദൈവത്വത്തിന്റെ പ്രത്യുൽപ്പന്നങ്ങളാണിവയൊക്കെയും. ഇസ്ലാം കടന്നുവന്ന ജനതയിൽ (മക്കാ ബഹുദൈവവിശ്വാസികളിൽ) മുടുറച്ച്

സർവ്വ വ്യാപകമായി നടന്നു വന്നിരുന്നവയാണിവയെല്ലാം. ഇന്നും ബഹുദൈവ വിശ്വാ സം എവിടെ നിലനിൽക്കു ന്നുവോ അവിടെയെല്ലാം വളരെ സജീവമായി നടന്നു കൊണ്ടിരിക്കുന്ന ആചാരങ്ങ ളാണിവയെല്ലാം. അന്ധവിശ്വാ സവും അനാചാരവും കൊടി കുത്തി വാഴാൻ പറ്റിയ വേദി തന്നെയാണ് ബഹുദൈവത്വ ത്തിന്റെ സ്വാധീനമേഖലക ളെല്ലാം. മുഹമ്മദ് നബി(സ) ഒരാറ്റ മുദ്രാവാക്യം (ലാഇ ലാഹ ഇല്ലല്ലാഹ്) കൊണ്ട് ഇത് ഒന്നടങ്കം തുടച്ചുനീക്കി. അദൃശ്യമായ ഭയപ്പാടോടെ അഭയം തേടുന്ന, ആരാധനാ സ്വഭാവമുള്ള, അല്ലാഹുവിന ല്ലാതെ അർപ്പിക്കപ്പെടുന്ന മുഴു വൻ വിശ്വാസ, ആചാര, അനു ഷ്ഠാന, കർമ്മങ്ങളും അല്ലാ ഹുവിൽ കേന്ദ്രീകരിപ്പിച്ചു.

#### രോഗശാന്തിക്കുതകില്ല

അതിനിസ്സാരമെന്നു തോന്നുന്ന നൂലും ഏലസ്സും മുതൽ ഗൗരവതരമായ വിഗ്ര ഹപൂജ വരെ ആ ഒരോറ്റ മുദ്രാവാകൃത്താൽ തകർന്നു. തന്റെ രക്ഷക്ക് അഭൗതിക നേട്ടമുണ്ടാക്കുമെന്നു വിശ്വസി പ്പിക്കപ്പെട്ട യാതൊന്നും ശരീ രത്തിൽ കൊണ്ടുനടക്കാൻ പോലും പ്രവാചകൻ അനുവ ദിച്ചില്ല. ഇംറാ നുബ് നു നിവേദനം ഹുസൈവൻ ചെയ്തു. ഒരിക്കൽ നബി(സ) ഒരാളുടെ ഭൂജത്തിൽ ഒരു വളയം കണ്ടു. അപ്പോൾ പ്രവാചകൻ ചോദിച്ചു. ഇതെ ന്താണ്. നിനക്കു നാശം പറ്റു മല്ലോ? അയാൾ പറഞ്ഞു: വാതരോഗ ശമനത്തിനു വേണ്ടിയാണ്. അപ്പോൾ നബി(സ) പറഞ്ഞു: ഇത് നിനക്ക് വാതരോഗം വർദ്ധിപ്പി ക്കുകയല്ലാതെ മറ്റൊന്നും ചെയ്യില്ല. നീയിത് ഊരി എറി 1437 ശവ്വാൽ – ദുൽഹിജ്ജ

ഇംറാനുബ്നു ഹുസൈൻ നിവേ ദനം ചെയ്തു. ഒരി ക്കൽ നബി(സ) ഒരാ ളുടെ ഭൂജത്തിൽ ഒരു വളയം കണ്ടു. അപ്പോൾ പ്രവാചകൻ ചോദിച്ചു. ഇതെന്താ ണ്. നിനക്കു നാശം പറ്റുമല്ലോ? അയാൾ പറഞ്ഞു: വാതരോഗ ശമനത്തിനു വേണ്ടിയാണ്. അപ്പോൾ നബി(സ) പറഞ്ഞു: ഇത് നിനക്ക് വാതരോഗം വർദ്ധിപ്പി ക്കുകയല്ലാതെ മറ്റൊന്നും ചെയ്യില്ല. നീയിത് ഊരി എറിയു ക. ഇതുമായി നീ മര ണപ്പെട്ടാൽ ഒരിക്കലും വിജയിക്കുകയില്ല.

യുക. ഇതുമായി നീ മരണ പ്പെട്ടാൽ ഒരിക്കലും വിജയി ക്കുകയില്ല. (അഹ്മദ്, ഹാകിം, ഇബ്നുഹിബ്ബാൻ).

#### ശിർക്കോടെ ഈമാൻ

വിശുദ്ധ ഖുർആൻ എഴു തിയവ പോലും ഇതിൽ നിന്നൊഴിവല്ല. ഖുർആൻ കൊണ്ട് മന്ത്രിച്ചൂതിയ താണോ എന്നൊന്നും പ്രവാ ചകൻ ഇവിടെ അനോഷിക്കു ന്നില്ല. ചിലരങ്ങനെ ദുർവ്യാ ഖ്യാനിച്ചു ഖുർആൻ എഴുതി ക്കെട്ടുന്നവരുണ്ടാകുമല്ലോ. നബി(സ) മറ്റൊരിക്കൽ പറഞ്ഞു: ''ഒരാൾ ശരീര ത്തിൽ ഏലസ്സ് അണിഞ്ഞാൽ അല്ലാഹു അവന്നു രോഗ ശാന്തി നൽകാതിരിക്കട്ടെ. രുദ്രാക്ഷം (രക്ഷാകവടി) അണിഞ്ഞാൽ അവന്റെ രോഗം സുഖപ്പെടാതിരിക്ക ട്ടെ." (അഹ്മദ്, ഹാകിം, അബൂയഅ്ല). പ്രവാചക ശിഷ്യൻ ഹുദൈഫത്തുൽ യമാൻ(റ) ഒരു രോഗിയെ സന്ദർശിച്ചപ്പോൾ അയാളുടെ കയ്യിൽ മന്ത്രനൂല് കണ്ടു. അദ്ദേഹം ചോദിച്ചു. ഇതെന്താ അയാൾ: മന്ത്രിച്ചു കെട്ടിയ നൂലാണിത്. അപ്പോ ൾ അദ്ദേഹം അത് പൊട്ടിച്ചെ ടുത്തു എറിഞ്ഞു. ഇപ്രകാരം പറഞ്ഞു: ഈ നൂലുമണി ഞ്ഞാണ് നീ മരിക്കുന്നതെ ങ്കിൽ ഞാൻ നിനക്കുവേണ്ടി ജനാസ നമസ്കാരം പോലും നിർവ്വഹിക്കുകയില്ല. (ഇബ്നു അബീഹാതിം). മറ്റൊരു നിവേദനത്തിൽ ഹുദൈഫ താഴെ പറയുന്ന ഖുർആൻ വചനം (12: 106) ഉദ്ധരിക്കുക കൂടി ചെയ്തു: "അവരിൽ അധികമാളുകളും അല്ലാഹു വിൽ പങ്കാളികളെ (ശിർക്ക്) വച്ചു കൊണ്ടല്ലാതെ വിശ്വ സിക്കുന്നില്ല."

#### അന്ധമായനുകരണം

ഇപ്രകാരം ശരീരത്തിൽ എന്തെങ്കിലും അണിഞ്ഞാൽ അതിന്റെ പൊരുൾ വസ്തു നമ്മെ കാത്തു കൊള്ളും, രക്ഷിക്കും എന്ന വിശ്വാസത്തിലാണല്ലോ. അതോടെ അതിൽ നാം ഭര മേൽപിക്കുന്ന (തവക്കുൽ) വനായിത്തീരുകയാണ് ചെയ്യു ന്നത്. ഇതൊരിക്കലും ഇസ് ലാം അനുവദിക്കുന്നില്ല. ഇത്തരം നൂലുകളും വളയ ങ്ങളും ഏലസുകളും ഐക്ക ല്ലുകളും രുദ്രാക്ഷമാലകളും മറ്റും ഇന്ന് സർവ്വസാധാരണ യായി അവിശ്വാസികളും ബഹു ദൈ വാ രാ ധ കരും അണിയുന്നതു നാം കാണു ന്നു. അവരുടെ ദേവാലയങ്ങ

ളിൽ നിന്ന് പൂജാരിമാർ മന്ത്രിച്ചും ജപിച്ചും വിഗ്രഹങ്ങ ളിൽ ആവാഹിച്ചും നൽകുന്ന വയാണ്. ഇത് തിരിച്ചറിയാത്ത മുസ്ലിം നാമധാരികളിൽ ചിലരും ഇതപ്പടി അനുകരിച്ചു ഫാഷൻ കൊള്ളുകയാണ്. സ്പോർട്സ്, സിനിമാതാര ങ്ങളും മറ്റും അണിയുന്നത് കണ്ട് അവരുടെ ഫാൻസുക ളായ ആരാധകർ മുൻപിൻ നോക്കാതെ മർക്കടന്മാരെ പോലെ അതപ്പടി അനുകരി ക്കുകയാണ്. ചില മുസ്ലിം കുതന്ത്രക്കാർ വിശുദ്ധ ഖുർ ആൻ എഴുതിയവയാണെ ങ്കിൽ അനുവദനീയമാകു മെന്ന് ചില പണ്ഡിതന്മാരുടെ

ഉദ്ധരണികളെടുത്ത് ഉദ്ധരിച്ച് വ്യാഖ്യാനിക്കുന്നതും ഖുർആ നിന്റെ 🔅 കാണാം. മുസ്ഹഫിലോ പേജുക ളിലോ എഴുത്തിലോ ഭര മേൽപിക്കാൻ അല്ലാഹുവോ റസൂലോ ആജ്ഞാപിച്ചിട്ടില്ല. നിർദ്ദേശിക്കുകയോ അനുവദി ക്കുകയോ ചെയ്തിട്ടില്ല. ഖുർ ആനിലെ ആശയാദർശങ്ങൾ ജീവിതത്തിൽ പകർത്തി ഖുർ ആനിന്റെ നാഥനിൽ ഭര മേൽപ്പിച്ചു ജീവിക്കുവാനാണ് നാം കൽപിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ളത്. എന്നാൽ അനേകം പണ്ഡിത ന്മാർ – ഖാള്വി അബൂബക്കർ, ഇമാം വകീഅ്, ഇമാം സിന്തി, ഇമാം നവവി തുടങ്ങിയവർ -

ഇക്കാര്യം ചർച്ച ചെയ്ത പ്പോൾ ഖുർആനായാലും ഇങ്ങനെ എഴുതിക്കെട്ടാൻ പാടില്ലെന്ന തെളിവുകൾ സഹിതം വൃക്തമാക്കുക യാണ് ചെയ്തിട്ടുള്ളത്. പ്രവാ ചകചര്യയിൽ കുറ്റമറ്റ ഉദ്ധര ണികളിലൊന്നും ഖുർആൻ വചനങ്ങൾ കലക്കിക്കുടി ക്കാനോ എഴുതിക്കെട്ടാനോ അതുപയോഗിച്ചു പണം സമ്പാദിക്കാനോ യാതൊരു നിർദ്ദേശവും നൽകുന്നതായി വന്നിട്ടില്ല. എല്ലാറ്റിനെയും ദുരു പയോഗപ്പെടുത്തുന്ന പൈശാ ചിക ചിന്തയുള്ളവർ ചെയ്തു കൂട്ടുന്നതിനു ഇസ്ലാം ഉത്ത രവാദിയല്ല.

## **alarusajaiomomem**?

 $oldsymbol{6}$ രു മഹത്തായ സമ്മേളനമാണ് കഴിഞ്ഞ മാസം (2016 മെയ് 28, 29, 30) തുർക്കിയിൽ നടന്നത്. വളരെ പ്രസക്തവും മുസ്ലിം ലോകം മൊത്തത്തിൽ നേരിടുന്നതുമായ ഗുരുതര പ്രശ്നത്തിനു പരിഹാരം കാണാനായിരുന്നു ഒത്തുചേരൽ. മുസ്ലിം ലോക പണ്ഡിത പ്രതി നിധികളാണതിൽ പങ്കെടുത്തവർ മുഴുവനും. ഒരു തിയ്യതിയിൽ ഒരു ദിവസവൃത്തത്തിൽ ചെയ്യേണ്ട ആരാധനകൾ രണ്ടും മൂന്നും തിയ്യതി/ദിവസങ്ങളിലായി ചെയ്തുവരുന്ന പരി ഹാസ്യതയിൽ നിന്ന് മുസ്ലിം ലോകത്തെ രക്ഷിക്കാനാണ് അവർ ചർച്ച ചെയ്തത്. ലോക ത്തിലെ മുഴുവൻ വാർത്താമാധ്യമങ്ങളിലും അത് ശ്രദ്ധേയമായി ചർച്ച ചെയ്യപ്പെട്ടു. ഇസ്ലാ മിനെ ആഴത്തിൽ മനസ്സിലാക്കി ലോകത്തിനു തന്നെ ഒരു മോഡൽ ചിന്താസമൂഹമെന്നവ കാശപ്പെടുന്ന കേരള പണ്ഡിതസഭകളോ മതനേതൃത്വമോ ഇതുവരെയും ഒരക്ഷരം ഉരി യാടിക്കണ്ടില്ല. കണ്ണടച്ചു പാലു കുടിക്കുന്ന കള്ളപ്പൂച്ചകളെപ്പോലെ ഞങ്ങളൊന്നുമറിഞ്ഞില്ലേ നമോ നാരായണ എന്ന 'ദിക്ർ' ചൊല്ലി ഇരിക്കുകയാണ്. മൗനം വിദ്വാന് ഭൂഷണം! നാണംകെട്ട ഈ മൗനത്തിനു റബ്ബിന്റെ കോടതിയിൽ പിടിക്കപ്പെടുമെന്ന ഭയമേതുമില്ലാതെ പല മത സംഘടനകളും നേതാക്കന്മാരും സാമൂഹ്യ നോമ്പുതുറ സംഘടിപ്പിക്കുന്നു. അതിൽ എല്ലാ വിഭാഗം പണ്ഡിത, നേതൃമാന്യന്മാരും ധാരാളമായി പങ്കെടുത്ത് തരിക്കഞ്ഞിയും കോഴിയും പത്തിരിയും സമൂസയുമൊക്കെ വയർ നിറയെ കഴിച്ച് പിരിഞ്ഞുപോകുന്നു. അപ്പോഴും ഈ വിഷയത്തെക്കുറിച്ച് കമാ എന്ന അക്ഷരം പോലും ഉരിയാടിയില്ലത്രെ. നീലാകാശത്തിനു കീഴെ ഭൂമിക്കുപരിയിൽ എല്ലാ വിഷയങ്ങളും മുടിനാരിഴയായി ചർച്ച ചെയ്യുന്ന മാധ്യമങ്ങ ളിലും ഇക്കണ്ട കാള്ചി, മൗലാനാ, തങ്ങന്മാർ, മൗലവിമാരൊന്നും ചന്ദ്രമാസനിർണ്ണയത്തിന്റെ വിഷയത്തെക്കുറിച്ച് ഒരു പദം പോലും ഉച്ചരിക്കുന്നില്ലല്ലോ!

അല്ലാഹു പറയുന്നു: "നിങ്ങൾ സത്യാസത്യം കൂട്ടിക്കുഴക്കരുത്. മനഃപൂർവ്വം സത്യം മറച്ചുവെയ്ക്കുകയുമരുത്." (അൽബഖറ: 42)

"ഗ്രന്ഥവാഹകരേ, നിങ്ങളെന്താ സത്യവും അസത്യവും കൂട്ടിക്കുഴക്കുന്നത്? അറി ഞ്ഞുകൊണ്ട് സത്യം മൂടിവെയ്ക്കുന്നതെന്താണ്?" (ആലുഇംറാൻ: 71)

"നിങ്ങൾ സാക്ഷ്യം മറച്ചുവെക്കരുത്. ആരത് മറച്ചുവെക്കുന്നുവോ അവന്റെ മനസ്സ് പാപപങ്കിലമാകുന്നു. അല്ലാഹു നിങ്ങൾ ചെയ്യുന്നതെല്ലാം അറിയുന്നവനാകുന്നു."

(അൽബഖറ: 283)

#### തിരുമൊഴിപ്പൊരുൾ നിദാഉർറഹ്മാൻ. വി.ടി



അൽ അസ്വദ്(റ) പറയുന്നു: നബി(സ)യുടെ രാത്രി നമസ്കാരം എങ്ങ നെയായിരുന്നുവെന്ന് ഞാൻ ആയിശ(റ)യോട് ചോദിച്ചു. അവർ പറഞ്ഞു: അവിടുന്ന് രാത്രിയുടെ ആദ്യഭാഗം ഉറങ്ങും. അവസാന ഭാഗമാകുമ്പോൾ എഴുന്നേറ്റ് നമസ്കരിക്കും. പിന്നീട് തന്റെ വിരിപ്പിലേക്ക് തിരിച്ചുപോകും. മുഅദ്ദിന്റെ ബാങ്ക് വിളികേട്ടാൽ ചാടിയെഴുന്നേൽ്ക്കും. അന്നേരം ആവശ്യ മുണ്ടെങ്കിൽ കുളിക്കും. ഇല്ലെങ്കിൽ വുളു ചെയ്ത് നമസ്കാരത്തിനായി പുറപ്പെടുകയും ചെയ്യും. (ബുഖാരി. ഹ. നമ്പർ 1078).

**്ര**ചവാചക ചലനങ്ങൾ സസൂക്ഷ്മം വീക്ഷിച്ച് തന്റെ കൂടെ രാപ്പകൽ ജീവിച്ച അവിടുത്തെ ഇഷ്ടപത്നി ആയിശ(റ)യോട് സംശയനി വാരണം വരുത്തുകയെന്നത് സ്വഹാബി തലമുറയുടെ പതിവായിരുന്നു. അത്യുൽകൃഷ്ടമായ രാത്രി നമസ്കാരം ഉറക്കമിളച്ചു ഖുർആൻ പാരായണം ചെയ്ത് നമസ്കരിക്കലാണ് അതിന്റെ പൂർണ്ണരൂപം. രാത്രിയിലെ ഈ നമസ്കാര ത്തിന്റെ അന്ത്യം ഒരു റക്അ ത്തിൽ ഒറ്റപ്പെടുത്തുവാൻ പ്രവാചകൻ നിർദ്ദേശിച്ചിട്ടു ണ്ട്. അതിനാൽ ഈ നമ

സ്കാരത്തെ 'വിത്ർ' എന്നു വിശേഷിപ്പിക്കപ്പെട്ടിട്ടുമുണ്ട്. പ്രവാചകൻ പറഞ്ഞു: "ഏതൊരാൾ വിത്ർ നിർവ്വ ഹിച്ചില്ലയോ അവർ നമ്മിൽ പെടില്ല." (അഹ്മദ്). വിത്ർ നിർബന്ധമല്ല. എന്നാൽ നബി(സ) പതിവായി -യാത്രയിൽ പോലും ഉപേ ക്ഷിക്കാതെ – നിർവ്വഹിച്ചിരു ന്നുവെന്ന് അലി(റ) പ്രസ്താ വിച്ചിട്ടുണ്ട്. രാത്രിയിലെ നമ സ്കാരം എങ്ങനെയെന്ന് ഒരാൾ എഴുന്നേറ്റു നിന്നു നബി(സ)യോട് ചോദിച്ചു. രണ്ട്, രണ്ട് വീതം നമസ്കരി ക്കുക. ഫജ്ർ - സുബ്ഹ് -ആകുമെന്നു ആശങ്കിച്ചാൽ

ഒരു റക്അത്ത് നമസ്കരിച്ച് അവസാനിപ്പിക്കുക. ഇബ്നു ഉമർ(റ) പറഞ്ഞ അക്കാര്യം മുസ്ലിം, തിർമുദി എന്നിവർ റിപ്പോർട്ട് ചെയ്തിട്ടുണ്ട്.

രാത്രി നമസ്കാരത്തിന്റെ സമയത്തിൽ പ്രവാചകമാ തൃക അനേകം റിപ്പോർട്ടു കളിൽ വന്നിട്ടുണ്ട്. രാത്രി യുടെ അർദ്ധഭാഗം (നി സ്ഫു ല്ലെൽ) പിന്നിട്ട ശേഷമാണ് അവിടുന്നു നിർവ്വഹിച്ചിരുന്നത്. ചില പ്പോൾ ഏതാനും സമയം നിർവ്വഹിച്ചു കിടന്നുറങ്ങും. വീണ്ടും ഫജ്റിനോടടുത്ത സമയത്ത് ബാക്കി നമസ്ക രിച്ച് ഒറ്റ റക്അത്തിൽ അവ

സാനിപ്പിക്കും. മറ്റു ചില പ്പോൾ രാത്രിയുടെ മൂന്നിൽ രണ്ടു ഭാഗം പിന്നിട്ടശേഷം എഴുന്നേറ്റ് നമസ്കരിച്ച് ഫജ്ർ ആയെന്നു മനസ്സിലാ യാൽ ഒറ്റ റക്അത്തിൽ അവസാനിപ്പിക്കും. മുസ്ലിം, അഹ്മദ്, ത്വബ്റാനി, ബൈഹഖി തുടങ്ങിയവർ ആയിശ(റ)യിൽ നിന്നും ഉദ്ധരിക്കുന്ന നബിവചന ത്തിൽ ഇങ്ങനെ പറയുന്നു: "റസൂൽ(സ) രാത്രിയുടെ എല്ലാ ഭാഗങ്ങളിലും അതിന്റെ ആദ്യസമയത്തും മധ്യസമയത്തും അവസാന സമയത്തും വിത്ർ നമസ്ക രിച്ചിട്ടുണ്ട്. അത്താഴസമയം വരെ അദ്ദേഹത്തിന്റെ വിത്ർ

ങ്ങുന്ന ദിവസം അടുത്ത ദിവ സത്തെ ഫജ്റിന്മേൽ ചെന്ന വസാനിക്കുന്നു.

ഇശാഅ് നമസ്കാരവും അതിന്റെ പുറകിലുള്ള റവാ ത്തിബ് രണ്ടു റക്അത്തും നിർവ്വഹിച്ചു കഴിഞ്ഞാൽ ഒരാളുടെ രാത്രി നമസ്കാരം ആസന്നമായി. അത് ഫജ്ർ ബാങ്ക് വിളിക്കുന്ന സമയം വരെ നീണ്ടുനിൽക്കുന്നു. ഈ വിശാല ഇടവേളക്കു ള്ളിൽ എപ്പോൾ വേണമെ ങ്കിലും ഇതു നിർവ്വഹിക്കാം. റമള്വാനിലും മറ്റു കാലങ്ങളി ലുമെല്ലാം ഈ നമസ്കാരം നിശ്ചയിക്കപ്പെട്ടതു തന്നെ യാണ്. ചിലർ ധരിച്ചിരിക്കു ന്നത്, രാത്രിയിലെ നമസ്കാ

പ്രയോഗിച്ചു. അങ്ങനെ പിൽക്കാലത്ത് സ്വലാത്തു ത്തറാവീഹ് - വിശ്രമിച്ചു കൊണ്ടുള്ള നമസ്കാരം – എന്നു കർമ്മശാസ്ത്ര വിശാ രദന്മാർ പ്രയോഗിച്ചു. (ഫ ത്ഹുൽ ബാരി, ശറഹ് മുസ്ലിം കാണുക). വിശുദ്ധ റമളാനിലെങ്കിലും രാത്രി നമസ്കാരം സമൂഹത്തിലെ എല്ലാ തട്ടിലുമുള്ളവർക്ക് ലഭ്യമാകട്ടെ എന്ന സദ്ചിന്ത യിൽ നിന്ന് പണ്ഡിതന്മാർ അതിനു പ്രോത്സാഹനവും പ്രാധാന്യവും നൽകിപ്പോ ന്നു. മസ്ലഹത്തുൽ ആമ്മഃ/മസ്വാലിഹുൽ മുർസല/ഇസ്തിഹ്സാൻ/ ഇസ്തിസ്ലാഹ് എന്നി

രാത്രി നമസ്കാരം – ഖിയാമുല്ലൈൽ – തഹജ്ജുദ് ആയിട്ടാണ് പ്രവാചകൻ പതിവാക്കിയത് എന്ന് മേൽപറഞ്ഞതും അല്ലാത്തതുമായ അനേകം നബിവ ചനങ്ങളിൽ വിവരിക്കപ്പെടുന്നത് വളരെ സ്പഷ്ടമാണ്. രാത്രിയുടെ ആദ്യ ഭാഗത്ത് ഉറങ്ങുകയും അവസാനഭാഗത്ത് എഴുന്നേറ്റു നമസ്കരിക്കുകയും ചെയ്യുക. സുബ്ഹിനു മുമ്പ് കുളിച്ചോ – ആവശ്യമുണ്ടെങ്കിൽ – വുള്വുഅ് ചെയ്തോ ബാങ്കു കേട്ടാൽ പള്ളിയിലേക്ക് പുറപ്പെടുകയും ചെയ്യുന്ന പ്രവാ ചകനെയാണ് ആയിശ(റ) മേൽ വചനത്തിൽ പരിചയപ്പെടുത്തുന്നത്.

എത്തിയിട്ടുണ്ട്. നിങ്ങൾ സുബ്ഹി ആകുന്നതിനു മുമ്പ് വിത്ർ നമസ്കരിച്ചു കൊൾക." എന്നു റസൂൽ(സ) പറഞ്ഞതായി അബൂസഊദി(റ)ൽ നിന്ന് മുസ്ലിം, തുർമുദി, അഹ്മദ് തുടങ്ങിയവർ ഉദ്ധരിക്കുന്നു ണ്ട്. ഒരു ദിവസത്തിലെ ഒരു വന്റെ നമസ്കാരങ്ങളിൽ അവസാനത്തേത് വിത്ർ ആകുന്നു. "നിങ്ങളുടെ രാത്രിയിലെ നമസ്കാര ത്തിൽ അവസാനത്തേത് നിങ്ങൾ വിത്ർ(ഒറ്റ) ആക്കു ക." (ബുഖാരി, മുസ്ലിം, അഹ്മദ്). ഫജ്റിൽ തുട

രത്തിൽ 'തറാവീഹ്' എന്നറി യപ്പെടുന്ന റമള്വാനിലെ സ്പെഷ്യൽ നമസ്കാരം മാത്രമാകുന്നുവെന്നാണ്. ഈ ധാരണ സർവ്വ വ്യാപക മായിട്ടുണ്ട്. തറാവീഹ് എന്നു പേര് പ്രവാചക കാല ത്തിനു ശേഷം സ്വഹാബിക ളുടെ രണ്ടാം തലമുറയുടെ കാലത്താണ് നാമമായി പറ ഞ്ഞുവന്നത്. നബി(സ) ദീർഘമായി നമസ്കരിക്കു ന്നതിന്നിടയിലെ വേളയിൽ കുറച്ചുസമയം വിശ്രമിക്കാറു ണ്ടെന്ന് ചില ഹദീസുകളിൽ വന്നതിലെ – യസ്തരീഹു എന്ന പദത്തിൽ നിന്ന് തർവീഹ്, തറാവീഹ് എന്നു

ങ്ങനെ സാങ്കേതിക നാമകര ണങ്ങളിൽ പെടുത്തി കർമ്മ നിദാന ശാസ്ത്രജ്ഞന്മാർ (ഉലമാഉൽ ഉസ്വുൽ) മാറി മാറി ഇതിനെ വിവക്ഷിച്ചു. ഇന്നിത് ഒരു നിശ്ചിതവും കർക്കശവുമായ ഒരു മഹാ സമ്പ്രദായമായി മാറിയിരി ക്കുന്നു. എന്നും റമള്വാനിൽ പതിവായി ഏകശിലാരൂപം പ്രാപിച്ച് ലോകത്തേതാണ്ട് എല്ലായിടത്തും ഒരുപോലെ നടത്തപ്പെടുന്ന ഫർളിനേ ക്കാളും വാജിബിനേക്കാളും വലിയ എന്തോ ഒന്നായി ത്തീർന്നിരിക്കുന്നു. ഇശാ ഇന്നു എത്താത്തവരും തറാ വീഹിനു ഓടിക്കിതച്ചെ

ത്തുന്നു. പ്രവാചകചര്യക്ക് അന്യമായ ഒരാരാധനാക്രമ മായി രൂപാന്തരപ്പെട്ടിരിക്കു ന്നു. പ്രവാചകൻ(സ) ഒരി ക്കൽ പോലും റമളാനിലോ അല്ലാത്ത കാലത്തോ ഇപ്ര കാരം ജനങ്ങളെ കൂട്ടി ഇശാ അ് നമസ്കാരാനന്തരം ആഘോഷ ഘോഷത്തോടെ തറാവീഹ് എന്ന പേരിൽ ഒരു നമസ്കാരം നിർവ്വഹി ച്ചിട്ടില്ല എന്നതാണ് സത്യം. ഉണ്ടെങ്കിൽ പണ്ഡിതന്മാർ തെളിവു സഹിതം ഉദ്ധരി ക്കട്ടെ എന്നേ വിനീതമായി പറയാനാവൂ. ഖലീഫ ഉമ റി(റ)ന്റെ കാലത്ത് തുടങ്ങി വെച്ചപ്പോൾ അദ്ദേഹം പറ ഞ്ഞുവത്രെ 'ഇത് നല്ലൊരു ബിദ്അത്ത് തന്നെ' എന്ന്. ശരിയാണ്. ഇതൊരു ബിദ് അത്തു തന്നെയാകുന്നു. എന്നാൽ ഉമർ(റ) പറഞ്ഞ ആ ബിദ്അത്ത് പ്രയോഗ ത്തിനും ടിപ്പണികൾ പണ്ഡി തന്മാർ നടത്തിവരുന്നു. അപ്പ റഞ്ഞ ബിദ്അത്ത് യഥാർത്ഥ ബിദ്അത്തല്ല. ഭാഷാലങ്കാര മാണ്. സാങ്കേതികമല്ല. അപ്പ ടിയാണ്. ഇപ്പടിയാണ്. എന്നിട്ട് അതിന്റെ തലയും മൂലയും ഒപ്പിക്കാൻ പ്രവാച കന്റെ രാത്രി നമസ്കാര ത്തിന്റെ ചില വശങ്ങൾക്ക് ചെണ്ടും ചിറയും ചേർത്തും വാലും തൂവലും കൊടുത്തും വ്യാഖ്യാനിച്ച് നാം ആചരിച്ചുവരുന്നതിനെ ന്യായീകരിക്കുകയാണ്. നവോത്ഥാന പ്രസ്ഥാനക്കാ രുടെ സജീവശ്രദ്ധ ഇതിലേ ക്കുണ്ടാകണമെന്ന് അഭ്യർത്ഥിക്കുന്നു. എല്ലാ ബിദ്അത്തുകളും ള്ലലാല ത്താണെന്നു പഠിപ്പിക്കുന്ന വർക്ക് ഇതിൽ നിർണ്ണായക പങ്ക് വഹിക്കാനുണ്ട്. ഉമർ( റ) പറഞ്ഞ ബിദഅത്ത്,

ഇശാഅ് നമസ്കാരവും അതിന്റെ പുറകിലുള്ള റവാത്തിബ് രണ്ടു റക് അത്തും നിർവ്വഹിച്ചു കഴിഞ്ഞാൽ ഒരാളുടെ രാത്രി നമസ്കാരം ആസന്നമായി. അത് ഫജ്ർ ബാങ്ക് വിളി ക്കുന്ന സമയം വരെ നീണ്ടുനിൽക്കുന്നു. ഈ വിശാല ഇടവേളക്കു ള്ളിൽ എപ്പോൾ വേണ മെങ്കിലും ഇതു നിർവ്വ ഹിക്കാം. റമള്വാനിലും മറ്റു കാലങ്ങളിലുമെല്ലാം ഈ നമസ്കാരം നിശ്ച യിക്കപ്പെട്ടതു തന്നെയാ ണ്. ചിലർ ധരിച്ചിരിക്കു ന്നത് രാത്രിയിലെ നമ സ്കാരത്തിൽ 'തറാ വീഹ്' എന്നറിയപ്പെ ടുന്ന റമള്വാനിലെ സ്പെഷ്യൽ നമസ്കാര മാകുന്നുവെന്നാണ്. ഈ ധാരണ സർവ്വ വ്യാപക മായിട്ടുണ്ട്.

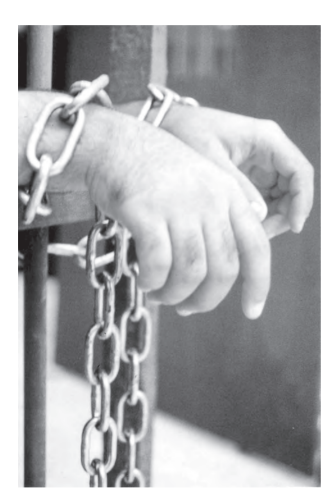
നിഞ്മയായാലും ബിഅ്സ യായാലും ഹസനായാലും സയ്യിഞ് ആയാലും കുല്ലബി ദ്അത്തൻ ള്വലാല (എല്ലാ പുത്തനാചാരവും വഴികേട്) തന്നെയാകുന്നു. എല്ലാ വഴി കേടുകളും നരകത്തിലേക്കു മാണല്ലോ.

രാത്രി നമസ്കാരം -ഖിയാമുല്ലൈൽ - തഹജ്ജുദ് ആയിട്ടാണ് പ്രവാചകൻ പതിവാക്കിയത് എന്ന് മേൽപറഞ്ഞതും അല്ലാത്ത തുമായ അനേകം നബിവച നങ്ങളിൽ വിവരിക്കപ്പെടു ന്നത് വളരെ സ്പഷ്ടമാണ്. രാത്രിയുടെ ആദ്യഭാഗത്ത് ഉറങ്ങുകയും അവസാനഭാ ഗത്ത് എഴുന്നേറ്റു നമസ്കരി ക്കുകയും ചെയ്യുക. സുബ്ഹിനു മുമ്പ് കുളിച്ചോ – ആവശ്യമുണ്ടെങ്കിൽ – വുള്യൂഅ് ചെയ്തോ ബാങ്കു കേട്ടാൽ പള്ളിയിലേക്ക് പുറ പ്പെടുകയും ചെയ്യുന്ന പ്രവാ ചകനെയാണ് ആയിശ(റ) മേൽ വചനത്തിൽ പരിചയ പ്പെടുത്തുന്നത്. പതിനൊന്നു റക്അത്തുകൾക്കപ്പുറം പ്രവാചകൻ(സ) റമളാ നിലോ അല്ലാത്ത കാലത്തോ വർദ്ധിപ്പിച്ചിട്ടേയി ല്ല. എന്നാൽ പിൽക്കാലത്ത് എണ്ണം പെരുകിപ്പെരുകി 17 മുതൽ 61 റക്അത്തുകൾ വരെ നമസ്കരിച്ച സംഭവ ങ്ങൾ റിപ്പോർട്ട് ചെയ്യപ്പെട്ടിട്ടു ണ്ട്. നാമത് നിഷ്ക്കരുണം തള്ളിക്കളയുന്നുമുണ്ട്. കാരണം അത്തരം റിപ്പോർട്ടുകളെല്ലാം ദുർബല ങ്ങളാണ്. അവസാനം നാലു മദ്ഹബു ഇമാമുമാരും ഏക കണ്ഠമായി പറഞ്ഞ 23ൽ ജനങ്ങൾ ഉറച്ചുനിന്നു. ഖുർ ആനും നബിചര്യയും സൂക്ഷ്മമായി ജീവിതത്തിൽ പകർത്തുവാനൊരുങ്ങിയവർ ഇപ്പോഴും പതിനൊന്നു റക് അത്തിൽ ഉറച്ചുനിൽക്കുന്നു. ഇന്നിപ്പോൾ രാത്രി നമസ്കാ രത്തിന്റെ പേരിൽ രൂഢമൂല മായിട്ടുള്ള തറാവീഹിന്റെ കാര്യത്തിൽ പുനഃപരിശോധ നയും ഗവേഷണവും അതൃ നിവാര്യമായിരിക്കുന്നു. മേൽ പ്രവാചകവചനം നമുക്ക തിനു പ്രചോദനമായി വർത്തിക്കുന്നു.

### ഖൂർആൻ നിഷേധികളുടെ പല്ലവി - 4

ഇബ്നു അബ്ദിൽ ഖാദിർ മുസ്ലിയാർ

# ഇസ്ലാമും മനുഷ്യാവകാശങ്ങളും



**ഇ**സ്ലാമിനെ വിമർശിക്കുന്ന യുക്തിവാദികൾ യുക്തിരഹിത പഠ നങ്ങളാണ് എഴുതിവിടുന്നത്. മനു ഷ്യാവകാശങ്ങളെക്കുറിച്ചുള്ള ഇസ്ലാമിന്റെ കാഴ്ചപ്പാട് ഇവർ വിലയിരുത്തിയത് അതിന്നൊരു ഉദാ ഹരണമാണ്. യുക്തിയുഗം മാസിക യിൽ ഇവർ എഴുതിയിരിക്കുന്നു "1948ലെ അന്താരാഷ്ട്ര മനുഷ്യാവ കാശ പ്രഖ്യാപന രേഖകൾ പരി ശോധിക്കുക. ശരീഅത്ത് നിയമാവലി അനുസരിച്ചു മനുഷ്യാ വകാശ രേഖയിൽ പറയുന്ന ഓരോ പ്രഖ്യാപനവും ഒത്തുപോവുകയില്ല. ഉദാഹരണമായി ഒരു അമുസ്ലിമിന് കോടതിയിൽ മുസ്ലിമിനെതിരെ മൊഴി നൽകാനാവില്ല." (2014 നവം ബർ പേജ് 38). ഈ പരാമർശം തികച്ചും തെറ്റാണ്. ഇസ്ലാമിക ശരീഅത്ത് കോടതിയിൽ മുസ്ലിം കൾക്കെതിരായി ഏതൊരു അമു സ്ലിമിനും കേസു കൊടുക്കു വാനും മൊഴി നൽകുവാനും സ്വാത ന്ത്ര്യമുണ്ട്. ഇസ്ലാമിക ഭരണ ത്തിൽ ഏതൊരു മനുഷ്യന്റെയും പരിപൂർണ്ണ സംരക്ഷണം ഭരണകൂട ത്തിൽ നിക്ഷിപ്തമാണ്. സ്വത്തും അഭിമാനവും ആരാധനാ സ്വാത ന്ത്ര്യവും സംരക്ഷിച്ചു പോരേണ്ട

ഉത്തരവാദിത്വം ഭരണകൂടം നിർവ്വഹിക്കണമെന്നാണ് ഇസ്ലാം ആവ ശൃപ്പെടുന്നത്.

ഒട്ടനവധി ഉദാഹരണങ്ങൾ ഉദ്ധരിക്കുവാൻ കഴിയും. ഖിലാഫത്ത് റാശിദയുടെ അതിർത്തിക്കകത്ത് താമസിച്ചിരുന്ന വിവിധ വംശക്കാരും മതക്കാരും പരിപൂർണ്ണ സ്വാതന്ത്ര്യം ലഭിച്ചവരായിരു ന്നു. നജ്റാനിലെ ജുത, ക്രൈസ്തവരെ ഖലീഫ ഉസ്മാൻ രാഷ്ട്രീയ കാരണ ങ്ങളാൽ നാടുകടത്തിയെ ങ്കിലും അവർക്ക് സിറിയ യിൽ താമസിക്കുവാൻ വീടു കൾ നിർമ്മിച്ചുകൊടുത്തു. അവരെ പുനരധിവസിപ്പിച്ചു. എന്നാൽ ഇന്നോ? ഫല സ്തീനികളെ ജുതന്മാർ ആട്ടിയോടിക്കുന്നു! അന്താ രാഷ്ട്ര മനുഷ്യാവകാശ പ്രഖ്യാപനം നടപ്പിലാക്കുന്ന വർ അത് നോക്കി നിൽക്കുന്നു! ഇതിന്നെതിരെ പ്രതികരിക്കാതെ ഇസ്ലാ മിൽ മനുഷ്യാവകാശ ലംഘനം കാണുന്നു യുക്തി വാദികൾ!

ഒരു അമുസ്ലിമിന് മുസ്ലിമിന്നെതിരായി കോട തിയിൽ മൊഴി നൽകാൻ കഴിയില്ലായെന്നാണ് യുക്തി വാദികൾ ഉദാഹരിക്കുന്നത്. ഇസ്ലാമിന്റെ ചരിത്രം പഠി ക്കാത്തവരാണിവർ. നാലാം ഖലീഫയായ അലി(റ)യും ഒരു ജൂതനും തമ്മിലുള്ള തർക്കം കോടതിയിലെത്തി. ജഡ്ജിയുടെ വിധി ഖലീഫ ക്കെതിരായിരുന്നു! ഇതൊന്നും മനസ്സിലാക്കാ തെയും പഠിക്കാതെയും ഇസ്ലാമിന്നെതിരെ വാളെടു ക്കുകയാണ് യുക്തിവാദി കൾ.

ഇസ്ലാമിക ഭരണത്തിൽ മത സ്വാതന്ത്ര്യമുണ്ടായിരു ന്നുവെന്നതിന്ന് ഉമർ(റ) വിന്റെ ഭരണം ഉദാഹരണമാ ണ്. രണ്ടാം ഖലീഫയായ ഉമറിന്റെ ഒരു ഭൃത്യൻ അമു സ്ലിമായിരുന്നു. അദ്ദേ ഹത്തെ ഉമർ ഇസ്ലാമി ലേക്ക് ക്ഷണിച്ചു. അദ്ദേഹം

ഇസ്ലാമിക ഭരണ ത്തിൽ മത സ്വാത ന്ത്ര്യമുണ്ടായിരുന്നു വെന്നതിന്ന് ഉമർ(റ) വിന്റെ ഭരണം ഉദാഹ രണമാണ്. രണ്ടാം ഖലീഫയായ ഉമ റിന്റെ ഒരു ഭൂതൃൻ അമുസ്ലിമായിരുന്നു. അദ്ദേഹത്തെ ഉമർ ഇസ്ലാമിലേക്ക് **.** ക്ഷണിച്ചു. അദ്ദേഹം ഇസ്ലാം സ്വീകരി ക്കുവാൻ സന്നദ്ധനാ യില്ല. അപ്പോൾ ഉമർ ലാഇക്റാഹഫിദ്ദീൻ (മതത്തിൽ ബലാൽക്കാരമില്ല) എന്ന ഖുർആൻ വചനം ഉരുവിട്ടു കൊണ്ട് മൗനം പാലി ക്കുകയാണുണ്ടായത്.

ഇസ്ലാം സ്വീകരിക്കുവാൻ സന്നദ്ധനായില്ല. അപ്പോൾ ഉമർ ലാഇക്റാഹഫിദ്ദീൻ (മതത്തിൽ ബലാൽക്കാര മില്ല) എന്ന ഖുർആൻ വചനം ഉരുവിട്ടുകൊണ്ട് മൗനം പാലിക്കുകയാണു ണ്ടായത്.

ഇസ്ലാമിക ശരീഅത്ത് പരിപൂർണ്ണമായി നിലനിന്നി രുന്ന ഖിലാഫത്തുറാഷിദ യുടെ ഭരണത്തിൽ മനുഷ്യാ വകാശം ലംഘിക്കപ്പെട്ടിട്ടില്ല. പരിപൂർണ്ണമായും സംരക്ഷി ക്കപ്പട്ടിരുന്നു.

എന്നാൽ ഇന്നോ? ജുത, ക്രൈസ്തവ, കമ്മ്യൂണിസ്റ്റ് നാടുകളിലാണ് മനുഷ്യാവ കാശങ്ങൾ ലംഘിക്കപ്പെടു ന്നത്. ജുത ക്രൈസ്തവ

സിയോണിസ്റ്റ് സംഘങ്ങൾ അമേരിക്കയുടെയും ബ്രിട്ട ന്റെയും സഹായത്തോടെ സംഘർഷങ്ങൾ സൃഷ്ടി ക്കുന്ന മുസ്ലിം രാജ്യങ്ങ ളിലും മനുഷ്യാവകാശ ലംഘനങ്ങൾ നടക്കുന്നുണ്ട്.

അന്താരാഷ്ട്ര മനുഷ്യാ വകാശ പ്രഖ്യാപനങ്ങൾ വെറും കടലാസിൽ മാത്രമാ ണ്. ഇറാഖ്, അഫ്ഗാനി സ്ഥാൻ, സിറിയ പോലെ യുള്ള മുസ്ലിം രാജ്യങ്ങ ളിൽ മനുഷ്യരെ കൊന്നൊടു ക്കുമ്പോൾ മനുഷ്യാവകാശ സംരക്ഷകരെ കാണുന്നി ല്ലല്ലോ?

കമ്മ്യൂണിസ്റ്റ് ചൈന യിൽ, സോവിയറ്റ് യൂണിയ നിൽ മനുഷ്യാവകാശ ലംഘനം നടത്തി. ലക്ഷക്ക ണക്കിന് മനുഷ്യരെ കൊന്നൊടുക്കിയത് അവിടെ ശരീഅത്ത് നടപ്പിലാക്കിയത് കൊണ്ടാണോ?

ഇതൊന്നും കാണാതെ ഇസ്ലാമിന്റെ ബദ്ധശത്രുക്ക ളായ സാമ്രാജ്യത്വ ദുശ്ശക്തി കൾ മുസ്ലിം രാജ്യങ്ങളിൽ നടത്തിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന തീവ്രവാദ പ്രവർത്തനങ്ങളെ ഉദ്ധരിച്ചുകൊണ്ട് ഇസ്ലാം മനുഷ്യാവകാശ ലംഘനം നടത്തുന്നുവെന്ന് എഴുതിവി ടുന്നത് ശത്രുത കൊണ്ട് മാത്രമാണ്. ഖുർആനിന്റെ നിയമങ്ങളാണ് അതിന്ന് കാരണമെന്ന് പറയുന്നത് അജ്ഞതയുമാണ്.

അന്ധമായ വിരോധം വെച്ചു പുലർത്തുന്നവരാണ് യുക്തിവാദികൾ. അതുകൊ ണ്ടാണ് യുക്തിവാദവും ഒരു അന്ധവിശ്വാസമാണെന്ന് പറയുന്നത്?

# തറാവിഹിലെ തൊട്ടാൽ പൊട്ടുന്ന ഹദീസ്

**0**0തിയിലെ പുണൃകരമായ നമസ്കാര ത്തിന് 'ഖിയാമുല്ലൈൽ' (രാത്രി നമസ്കാരം) എന്ന് പറയുന്നു. ഈ നമസ്കാരം സംബ ന്ധിച്ച ചില സതൃവസ്തുതകൾ താഴെ കുറി ക്കുന്നു.

- 1. ഈ നമസ്കാരം എല്ലാ കാലത്തും രാത്രി കളിൽ പുണ്യകരമായതാണ്.
- 2. ഇതിന്റെ സമയം ഇശാ നമസ്കാരത്തിന് ശേഷം സുബ്ഹി ബാങ്ക് വരെയാണ്.
- 3. ഇത് അർദ്ധരാത്രിക്ക് ശേഷം നിർവഹി ക്കുന്നതാണ് ഏറ്റവും പുണ്യകരം.
- 4. ഇതിന്റെ നിർവഹണ സ്വഭാവമനുസരിച്ച് ഇതിന് പേരുകൾ മാറിവരും. എങ്കിലും നമ സ്കാരം ഒന്ന് തന്നെ. (ഖിയാമുല്ലൈൽ) ഉദാ: ഒരാൾ ഈ നമസ്കാരം ഒറ്റ റക്അത്തുകളി ലാണ് അവസാനിപ്പിക്കുന്നതെങ്കിൽ ആ 'ഖിയാ മുല്ലൈൽ' 'വിത്ർ' (ഒറ്റ) എന്ന പേരിൽ കൂടി വിളിയ്ക്കപ്പെടും. രാത്രി നമസ്കാരം ഒറ്റയിൽ അവസാനിപ്പിക്കണമെന്നാണ് പ്രവാചക നിർദ്ദേശം. ഒരു വ്യക്തി ആദ്യം ഉറങ്ങുകയും പിന്നെ എഴുന്നേറ്റ് നമസ്കരിക്കുകയുമാണെ ങ്കിൽ ആ രാത്രി നമസ്കാരം 'തഹ*ജ*ജുദ്' എന്ന് കൂടി അറിയപ്പെടും. ഒറ്റ റക്അത്തുകളി ലാണ് അത് അവസാനിപ്പിക്കുന്നതെങ്കിൽ തഹ ജ്യുദ് എന്നതിന് പുറമെ അത് വിത്ർ കൂടി ആയിത്തീരും. ഇടക്കിടെ വിശ്രമിച് കൊണ്ടാണ് ഈ നമസ്കാരം നിർവഹിക്കുന്ന തെങ്കിൽ അതിന് കർമ്മശാസ്ത്രജ്ഞന്മാർ തറാവീഹ് (വിശ്രമ നമസ്കാരം) എന്ന് കൂടി വിളിച്ചിട്ടുണ്ട്. (ആ പേര് ഹദീസിലില്ല).
- 4. ഈ നമസ്കാരം വീട്ടിൽ വെച്ച് വ്യക്തി കൾ ഒറ്റയ്ക്ക നിർവ്വഹിക്കുന്നതാണ് ഏറ്റവും പുണ്യകരം.

- 5. റക്അത്തുകളുടെ എണ്ണം കുറ്റമറ്റ തെളി വുകളുടെ അടിസ്ഥാനത്തിൽ ഒന്ന് മുതൽ പതി നൊന്ന് വരെയാണ്. അതിൽ കുടുതൽ ഇല്ലേ യില്ല! സുബ്ഹിയുടെ മുമ്പുള്ള റക്അത്തുകൾ വേറെയാണ്. അത് ഇതിൽ ഉൾപ്പെടുത്തേണ്ട തില്ല. ഉൾപ്പെടുത്തി പറയുകയാണെങ്കിൽ പര മാവധി പതിമുന്നായി.
- 6. ഈ നമസ്കാരം നബി(സ)യോ പ്ര**ചു ഖരായ സാഹാബിമാരോ** ഒരു ദിവസം പോലും ജമാഅത്തായി നടത്തിയിട്ടില്ല.
- 7. ഇത് ജമാഅത്തായി നിർവ്വഹിക്കുവാൻ ചില സ്വഹാബിമാർ നബി(സ) അറിയാതെ ശ്രമിച്ചിരുന്നു. പള്ളിയോട് ചാരിയുള്ള നബി(സ)യുടെ (ആയിഷയുടെ) വീട്ടിൽ വെച്ച് നബി(സ) നമസ്കരിച്ചപ്പോൾ അദ്ദേഹമറി യാതെ അദ്ദേഹത്തെ തുടർന്ന് നമസ്കരിച്ച് കൊണ്ടാണ് ആ ശ്രമം നടന്നത്. നബി(സ) അതറിഞ്ഞപ്പോൾ ആ ശ്രമം പരാജയപ്പെടുത്തി വാക്കാലും പ്രവർത്തിയാലും അദ്ദേഹമത് തടഞ്ഞു. ഈ നമസ്കാരത്തിൽ നബി(സ)യെ തുടർന്നവരിൽ ഖുലഫാഉർറാശിദുകളോ മറ്റ് പ്രമുഖ സ്വഹാബിമാരോ ഉണ്ടായിരുന്നുവെന്ന തിന് വ്യക്തമായ തെളിവുകളൊന്നുമില്ല.
- ഈ സംഭവത്തിന്റെ പേരിൽ നബി(സ) ഈ നമസ്കാരം മുന്ന് ദിവസം ജമാഅത്തായി നമസ്കരിച്ചുവെന്ന പ്രചരണം ശരിയല്ല. ജമാ അത്ത് സംഘടിപ്പിക്കുന്ന ഇമാം ജനങ്ങളോട് വരികൾ വളയാതെ അച്ചടക്കത്തോട് കൂടി നിൽക്കാൻ പറയണം. 'ഖാമത്തി'ല്ലെങ്കിലും നമ സ്കാരം ആരംഭിക്കുകയാണ് എന്ന് പറയണം. അതൊന്നും ഈ സംഭവത്തിൽ നടന്നിട്ടില്ല. ഇമാമാക്കപ്പെട്ടയാൾ അക്കാര്യം അറിഞ്ഞിട്ടേ യില്ല! അറിഞ്ഞപ്പോൾ അതു നിർത്തിവെക്കു

കയാണ് ചെയ്തത്.

9. ഇതിലെ 'ഇമാമ്' വീട്ടി നകത്തെ ഒരു മുറിയിൽ നിന്നാണ് നമസ്കരിച്ചത്. വീടിന്റെ ചുമരിന് ഉയരം കുറവായതിനാൽ കുറെയാ ളുകൾ പള്ളിയിൽ നിന്നും അത് കണ്ടു. അവർക്കൊരു കൗതുകം തോന്നി! അവര ദ്ദേഹത്തെ തുടർന്നങ്ങ് (പ ള്ളിയിൽ വെച്ച്) നമസ്ക രിച്ചു! അത്ര തന്നെ!

10. ഈ നമസ്കാര ത്തിലെ ജമാഅത്ത് നബി( സ) വാക്കാലും പ്രവർത്തി യാലും റദ്ദ് ചെയ്തിട്ടുള്ളതാ ണ്.

ഇനി നമുക്കീ സ്കാരം സംബന്ധിച്ചുള്ള ഹദീസുകൾ പരിശോധി ക്കാം. പക്ഷെ, അതിന് മുമ്പെ ഇത് സംബന്ധിച്ചിന്ന് ജനങ്ങൾക്ക് പള്ളികളിൽ നിന്നും നൽകപ്പെടുന്ന തെറ്റായ നിർദ്ദേശങ്ങൾ എത്തൊക്കെയാണെന്ന് പരി ശോധിക്കാം.

 റമസാൻ മാസപ്പിറവി ഉറപ്പിച്ച ഉടനെ (ശഅ്ബാൻ 29/30 ലെ രാത്രി യിൽ. എഡിറ്റർ) പള്ളികളിൽ ഈ നമസ്കാരം ആരംഭിക്കുന്നു. ജമാഅത്ത് തറാവീഹ് നമ സ്കാരത്തിൽ എല്ലാവരും പങ്കെടുക്കണമെന്ന് ആഹ്വാനം നൽകപ്പെടുന്നു. പങ്കെടുക്കാത്ത വരെ കുറ്റപ്പെടുത്തുന്നു. രാത്രി 9 മണിക്കും 10 മണിക്കും ഇടയിലാണ് മിക്ക പള്ളികളിലും ഈ നമസ്കാരം സ്ഥിരമായി നടക്കുന്നത്. മുജാഹിദ് പള്ളികളിൽ എന്നും പതിനൊന്ന് റക്അത്തും സുന്നി പള്ളികളിൽ എന്നും 23 റക്അത്തുകളുമാണ് നമസ്കരിക്കുന്നത്. നമ സ്കാരത്തിൽ ഇമാമ് ദീർഘ ദീർഘം ഖുർ ആൻ പാരായണം ചെയ്യും. അതിനാൽ ധാരാളം ഖുർആൻ മനഃപാഠമുള്ളവർക്കേ അതിൽ ഇമാമാകാൻ കഴിയൂ! അതിനാൽ 'മനഃ പാഠക്കാരെ' അനൃസംസ്ഥാനങ്ങളിൽ നിന്ന് കൂലി വ്യവസ്ഥയിൽ ഇറക്കുമതി ചെയ്യുന്നു!

ഈ നമസ്കാരം റമസാൻ രാവിന്റെ ആദ്യയാമത്തിൽ ഇങ്ങനെ ആർഭാടമായി

ഞാൻ ജീവിച്ചിരിക്കുന്ന കാലത്തേ ഈ പ്രശ്നമുള്ളൂ. എനിക്ക് ശേഷം നിങ്ങൾക്കി ങ്ങനെ പള്ളിയിൽ വെച്ച് ജമാഅത്തായി നമസ്ക്ക രിക്കാം എന്ന് നബി(സ) പറ ഞ്ഞിട്ടില്ല. അങ്ങനെ ആവാ മെന്ന് ഖുലഫാഉർറാശിദിങ്ങള ടക്കമുള്ള ഒരു പ്രമുഖ സ്വഹാബിയും ധരിച്ചിട്ടുമില്ല. അവരങ്ങനെ ചെയ്തിട്ടുമില്ല. നബി(സ) നിര്യാതനായ ശേഷം രണ്ടര വർഷം ഒന്നാം ഖലീഫ അബൂബ ക്കർ(റ) ആയിരുന്നു ഇമാം. ആ കാലത്ത് സംഘടിത തറാവീഹ് പള്ളിയിൽ നടന്നി ട്ടില്ല. നബി(സ)യുടെ വഫാ ത്തിന് ശേഷം തറാവീഹ് സംഘടിതമായി നടത്തുന്നത് പുണൃകരമായി ഗണിക്കപ്പെ ട്ടിരുന്നുവെങ്കിൽ അത് അബൂ ബക്കർ(റ) സംഘടിപ്പിക്കുമാ യിരുന്നു!

പള്ളികളിൽ നടത്തുന്ന തിന്റെ തെളിവായി എല്ലാ മിമ്പറുകളിൽ നിന്നും ക്ലാസുകളിൽ നിന്നും പാതിരാ വഅളുകളിൽ നിന്നും കക്ഷിഭേദമില്ലാതെ ഉദ്ധരിക്കുന്ന ഹദീസ് താഴെ കൊടുക്കുന്നതാണ്.

"ഉമ്മുൽ മുഅ്മിനീൻ ആയിശ(റ)യിൽ നിന്ന് നിവേദനം. നബി(സ) ഒരു രാത്രി പള്ളിയിൽ വെച്ച് നമ സ്കരിച്ചു. അപ്പോൾ ഒരു കൂട്ടം ആളുകൾ അദ്ദേഹ ത്തിന്റെ നമസ്കാരത്തിൽ ചേർന്നു നമസ്കരിച്ചു. പിന്നെ ഒരു കൂട്ടമാളുകൾ കൂടി ചേർന്ന് നമസ്കരിച്ചു. അങ്ങനെ ജനങ്ങൾ വർദ്ധി ച്ചു. പിന്നെ മൂന്നാമത്തേയോ നാലാമത്തേയോ രാത്രി യിൽ അവർ കൂട്ടം ചേർന്നു വന്നു. പക്ഷെ, റസൂൽ(സ) അന്ന് പുറത്തേക്ക് വന്നില്ല. പുലർന്ന പ്പോൾ നേരം അദ്ദേഹം പറഞ്ഞു. നിങ്ങ ൾ (രാത്രിയിൽ) ചെയ്ത തൊക്കെ ഞാനറിഞ്ഞിരു ന്നു. നിങ്ങൾക്കീ നമസ്ക്കാ

രം നിർബന്ധമാക്കപ്പെടുമോ എന്ന ഭയമാണ് നിങ്ങളുടെ അടുത്തേക്ക് വരാൻ എനിക്ക് തട സ്തമായത്. അത് റമസാനിലായിരുന്നു. (ബു ഖാരി 1129).

ഈ ഹദീസാണ് (ഈ ഹദീസ് മാത്രമാണ്) റമസാൻ മാസത്തിൽ ഇന്ന് പള്ളികളിൽ വളരെ ആർഭാടമായി സംഘടിപ്പിയ്ക്കപ്പെടുന്ന ജമാ അത്ത് തറാവീഹ് നമസ്കാരത്തിന് തെളി വായി അങ്ങനെ അത് സംഘടിപ്പിക്കുന്നവർ (ഏത് സംഘടനക്കാരും) ഉദ്ധരിച്ച് വരുന്നത്. എന്നാൽ ഹദീസിന്റെ മുഖ്യസന്ദേശം അവർ ചങ്ക് തൊടാതെ വിഴുങ്ങുകയാണ്. മൂന്ന് ദിവ സം, നബി(സ)യുടെ ശ്രദ്ധയിൽ പെടാതെ, നിർദ്ദേശമില്ലാതെ ഒരു കൂട്ടം ആളുകൾ അദ്ദേ ഹത്തിന്റെ നമസ്കാരത്തിൽ പങ്ക് ചേർന്നത്, അദ്ദേഹമറിഞ്ഞപ്പോൾ വാക്കാലും പ്രവർത്തി യാലും അദ്ദേഹമത് തടഞ്ഞു എന്നതാണ് ഈ ഹദീസിന്റെ സന്ദേശം. എന്നാൽ അതിനദ്ദേഹം പറഞ്ഞ കാരണത്തിന്മേൽ തുങ്ങിയാണ് ഇന്നത്തെ തറാവീഹ് ജമാഅത്തിനെ സ്ഥാപി ക്കുന്നത്! നിങ്ങൾക്കീ നമസ്കാരം നിർബന്ധ മാക്കപ്പെടുമോ എന്ന് ഞാൻ ഭയപ്പെട്ടു എന്ന ദ്ദേഹം പറഞ്ഞെന്നതാണ് അവർക്ക് തൂങ്ങാൻ കിട്ടിയ വാൽ!

എന്നാൽ ഞാൻ ജീവിച്ചിരിക്കുന്ന കാലത്തേ ഈ പ്രശ്നമുള്ളൂ. എനിക്ക് ശേഷം നിങ്ങൾക്കിങ്ങനെ പള്ളിയിൽ വെച്ച് ജമാഅ ത്തായി നമസ്ക്കരിക്കാം എന്ന് നബി(സ) പറ ഞ്ഞിട്ടില്ല. നബി(സ) നിര്യാതനാകുന്നത് വരെ അങ്ങനെ ചെയ്തില്ല. അങ്ങനെ ആവാമെന്ന് ഖുലഫാഉർറാശിദിങ്ങളടക്കമുള്ള ഒരു പ്രമുഖ സ്വഹാബിയും ധരിച്ചിട്ടുമില്ല. അവരങ്ങനെ ചെയ്തിട്ടുമില്ല. നബി(സ) നിര്യാതനായ ശേഷം രണ്ടര വർഷം ഒന്നാം ഖലീഫ അബൂ ബക്കർ(റ) ആയിരുന്നു ഇമാം. ആ കാലത്ത്

നിർവഹിക്കുന്നതാണ് പുണ്യകരം എന്ന് നബി(സ) പഠിപ്പിക്കുന്നു. പള്ളിയിൽ നിന്ന് സംഘടിതമായി നിർവഹിക്കുന്നതാണ് പുണ്യ കരമെന്നാണ് ഇവിടെ പഠിപ്പിക്കപ്പെടുന്നത്.

- 3. ഇശാക്ക് ശേഷം സുബ്ഹി വരെ വ്യക്തിക്ക് മതം അനുവദിച്ചിട്ടുള്ള വിശാലമായ സമയം വെട്ടിച്ചുരുക്കി പള്ളിയിലെ ഒറ്റ മണി ക്കൂറിൽ ഒതുക്കി പതിവാക്കിയിരിക്കുന്നു.
- 4. ഇത് നിർവ്വഹിക്കുവാൻ വ്യക്തിയുടെ ഹൃദയസാന്നിധ്യം, ഒഴിവ്, ആരോഗ്യം തുടങ്ങി യവക്കുള്ള പരിഗണന പാടേ അവഗണിച്ച് പള്ളിക്കമ്മിറ്റിക്കാരുടെയും ഇമാമിന്റെയും മാത്രം സൗകര്യമനുസരിച്ചാണിത് ഇന്ന് സംഘ ടിപ്പിക്കുന്നത്.
- 5. രാത്രി നമസ്കാരം ഏറ്റവും പുണ്യകര മായിട്ടുള്ള അർദ്ധരാത്രിക്ക് ശേഷമുള്ള സമ

സനദിനോ മത്നിനോ യാതൊരു കേടുമില്ലാത്ത ബുഖാരി റിപ്പോർട്ട് ചെയ്തതും പ്രമുഖ സ്വഹാബിയായ സൈദ് ബ്നു സാബിത്ത്(റ) ഉദ്ധരിച്ചതുമായ ഈ ഹദീസ് ഒരു മത സ്റ്റേജിൽ നിന്നും കേൾക്കാത്തതിന്റെ കാരണമെന്താണ്? ഈ ഹദീസ് ഉദ്ധരിക്കുന്നതോടെ ഇന്ന് പള്ളികളിൽ നടക്കുന്ന ജമാഅത്താ യുള്ള തറാവീഹ് നമസ്ക്കാരത്തിന്റെ പേര് തന്നെ പോകും! ഹദീസിൽ ഉള്ള കാര്യങ്ങൾ ബുദ്ധിമാന്ദ്യം ഇല്ലാത്ത ഏതൊരാൾക്കും എളുപ്പത്തിൽ മനസ്സിലാ കുന്നതാണ്.

സംഘടിത തറാവീഹ് പള്ളിയിൽ നടന്നിട്ടില്ല. നബി(സ)യുടെ വഫാത്തിന് ശേഷം തറാവീഹ് സംഘടിതമായി നടത്തുന്നത് പുണൃകരമായി ഗണിക്കപ്പെട്ടിരുന്നുവെങ്കിൽ അത് അബൂബ ക്കർ(റ) സംഘടിപ്പിക്കുമായിരുന്നു!

#### താൽപര്യം മുച്ചൂടും അട്ടിമറിച്ചു!

പള്ളിയിലെ റമസാനിലെ സംഘടിത തറാ വീഹ് ഖിയാമുല്ലൈലിന്റെ സ്പിരിറ്റ് അട്ടിമറി ച്ചതെങ്ങനെയെന്ന് നോക്കാം.

- 1. റമസാൻ മാസപ്പിറവി പ്രഖ്യാപി ക്കുന്നതോടെ (നോമ്പ് ഒന്നിന്റെ തലേരാത്രി) ആരംഭിക്കുന്ന ഈ കൂട്ടനമസ്കാരം ഇത് റമ സാനിലെ മാത്രം പുണ്യപ്പെട്ട 'ഖിയാമുല്ലൈൽ' ആണെന്ന് പറഞ്ഞാൽ പോലും സാധാരണ ജനങ്ങൾ വിശ്വസിക്കുന്നില്ല.
  - 2. ഈ നമസ്കാരം വീട്ടിൽ നിന്ന് സ്വന്തം

യത്ത് ഈ നമസ്കാരം ഏതാണ്ട് ഇല്ലാതായി രിക്കുന്നു.

- 6. ഉറങ്ങി എഴുന്നേറ്റ ശേഷം (തഹജ്ജുദ്) ആയി നമസ്കരിച്ച് കൂടുതൽ പുണ്യം നേടാ നുള്ള അവസരവും നഷ്ടപ്പെട്ടു. (പള്ളികളിലെ തറാവീഹ് സംബന്ധിച്ച ആവേശത്തിൽ റമ സാൻ മാസത്തിൽ തഹജ്ജുദേ ഇല്ലെന്ന് ചില 'പണ്ഡിതന്മാർ' തട്ടിവിടുക പോലും ചെയ്തു കൊണ്ടിരിക്കുന്നു).
- 7. തറാവീഹ് എന്നാൽ വിശ്രമ നമസ്കാരം എന്നാണല്ലോ! നമസ്കരിക്കുന്ന കക്ഷിക്ക് ഇട ക്കിടെ തന്റെ ഇംഗിതമനുസരിച്ച് വിശ്രമിച്ച് കൊണ്ടും ഉറങ്ങി എഴുന്നേറ്റും സാവകാശം നിർവഹിക്കാനുള്ള നമസ്കാരത്തിൽ, കക്ഷിക്ക് വിശ്രമിക്കാനുള്ള അവസരം നിഷേ ധിക്കപ്പെട്ടു. ഇമാമ് വിശ്രമിക്കുന്ന സമയമേ അവൻ വിശ്രമിച്ചു കൂടൂ എന്ന് വന്നു.

8. ജമാഅത്തായി തറാ വീഹ് നമസ്കാരം നിർവഹി ചാൽ ഇരു പത്തേഴി രട്ടി പുണ്യം ലഭിക്കുമെന്നതിന് യാതൊരു തെളിവുമില്ല. മറിച്ച് ഒറ്റയ്ക്ക് വീട്ടിൽ വെച്ച് നമ സ്കരിക്കുന്നതിനാണ് ജമാഅ ത്തായി പള്ളിയിൽ വെച്ച് നമ സ് ക രി ക്കു ന്ന തി നേ ക്കാൾ പുണ്യകരമെന്ന് പറയുന്ന ഹദീസുകൾ ഉണ്ട് താനും! അക്കണക്കിന് ഇത് ജമാഅ ത്തായി നിർവഹിക്കുന്നതി നായി പള്ളിക്കാർ നിശ്ചയിച്ച സമയത്ത് മറ്റു കാര്യങ്ങളെല്ലാം മാറ്റിവെച്ച് പള്ളികളിലേക്കോ ടുന്നവരുടെ കാര്യം മഹാ കഷ്ടം തന്നെ!

നബി(സ) പള്ളിയിൽ വെച്ച് തറാവീഹ് 3 ദിവസം ജമാഅ ത്തായി സംഘടിപ്പിച്ചു എന്ന് എല്ലാ പാർട്ടി ക്കാരും പ്രചരിപ്പിക്കു ന്നു. നബി(സ) പള്ളി യിൽ വെച്ചല്ല സ്വന്തം വീട്ടിൽ കെട്ടിയുണ്ടാ ക്കിയ ഒരു മുറിയിൽ വെച്ചാണ് നമസ്കരിച്ച തെന്ന് സൈദ് ബ്നു സാബിത്തും(റ) ആയി ശ(റ)യും പറയുന്നു. അദ്ദേഹം (മറക്ക് പിന്നിൽ) അങ്ങിരുന്നു കളഞ്ഞു. പിന്നീട് (പുലർച്ചയ്ക്ക് ശേഷം) അവരുടെയടു അദ്രേഹം ത്തേക്ക് വന്നു. അദ്ദേഹം അപ്പോൾ പറഞ്ഞു. നിങ്ങൾ ചെയ്തതൊക്കെ (നമസ്കാര ത്തിനായി കാത്തിരുന്നത്) ഞാനറിഞ്ഞിരുന്നു. ഹേ! കൂട്ടരേ! മേലിൽ ഈ നമ സ്കാരം നിങ്ങൾ സ്വന്തം വീടു കളിൽ നിന്നും നിർവഹിച്ചു കൊള്ളുക. നിശ്ചയം! ഒരു വ്യക്തിയുടെ ഏറ്റവും ശ്രേഷ്ഠ മായ നമസ്ക്കാരം അവൻ വീട്ടിൽ വെച്ചും നിർവഹി നമസ്കാരമാണ്. ക്കുന്ന നിർബന്ധ നമസ്കാരങ്ങളൊഴി

കെ." (ബുഖാരി 731, അദ്ധ്യായം രാത്രി നമ സ്ക്കാരം).

സനദിനോ മത്നിനോ യാതൊരു കേടുമി ല്ലാത്ത ബുഖാരി റിപ്പോർട്ട് ചെയ്തതും പ്രമുഖ സ്വഹാബിയായ സൈദ് ബ്നു സാബിത്ത്(റ) ഉദ്ധരിച്ചതുമായ ഈ ഹദീസ് ഒരു മത സ്റ്റേജിൽ നിന്നും കേൾക്കാത്തതിന്റെ കാരണമെന്താണ്? ഈ ഹദീസ് ഉദ്ധരിക്കുന്നതോടെ ഇന്ന് പള്ളി കളിൽ നടക്കുന്ന ജമാഅത്തായുള്ള തറാ വീഹ് നമസ്ക്കാര ത്തിന്റെ പേര് തന്നെ പോകും! ഹദീസിൽ ഉള്ള കാര്യങ്ങൾ ബുദ്ധി മാന്ദ്യം ഇല്ലാത്ത ഏതൊരാൾക്കും എളുപ്പ ത്തിൽ മനസ്സിലാകുന്നതാണ്.

- 1. തറാവീഹ് നമസ്ക്കാരം കൂട്ടായി നിർവ ഹിക്കാനുള്ള സ്വഹാബിമാരുടെ ശ്രമത്തെ നബി(സ) വാക്കാലും പ്രവർത്തിയാലും വില ക്കി.
- 2. മേലിൽ ഇത് വൃക്തികൾ സ്വയം വീട്ടിൽ വെച്ച് നിർവഹിക്കുകയാണ് വേണ്ടതെന്ന് നിർദ്ദേശിച്ചു.
- 3. നിർബന്ധ നമസ്കാരമല്ലാത്ത ഈ തറാ വീഹ് അടക്കമുള്ള ഏതൊരു സുന്നത്ത് നമ സ്കാരവും വീട്ടിൽ വെച്ച് നിർവഹിക്കു ന്നതാണ് അഫ്ളൽ (ശ്രേഷ്ടം) എന്ന് പഠിപ്പി ച്ചു.
- 4. മൂന്ന് ദിവസം തന്റെ കൂടെ നമസ്കരിച്ച തിലും പുണ്യകരം വീട്ടിൽ വെച്ച് ഒറ്റയ്ക്ക് നമ സ്കരിക്കുന്നതാണ് എന്ന് പറയുക വഴി ജമാ അത്തിന്റെ 27 ഇരട്ടി പുണ്യം തറാവീഹിനി

#### ആർക്കും വേണ്ടാത്ത ഹദീസുകൾ

ഹദീസിന് ഖുർആനെക്കാൾ പ്രാധാന്യമു ണ്ടെന്ന് വാദിക്കുന്ന ചിലർ ഇന്നുണ്ട്! അങ്ങനെ വാദിച്ചില്ലെങ്കിലും ഫലത്തിൽ അങ്ങനെ കരു തുന്ന മറ്റു ചിലരുണ്ട്. ഹദീസും ഖുർആനും 'ഒപ്പത്തിനൊപ്പം' എന്ന് കരുതുന്നവരുമുണ്ട്.

സനദ് (പരമ്പര) ശരിയായിരിക്കുകയും ഹദീസ് ബുഖാരിയിലോ മുസ്ലിമിലോ ഉള്ള തായിരിക്കുകയുമാണെങ്കിൽ അതിന്റെ 'മത്ന്' (ഉള്ളടക്കം) എത്ര മോശപ്പെട്ടതാണെങ്കിലും സ്വീകരിക്കണമെന്ന് ശഠിക്കുന്നവരും ഉണ്ട്. എന്നാൽ ഇക്കൂട്ടർക്കൊന്നും വേണ്ടാത്തതും സനദിന് യാതൊരു ദോഷവുമില്ലാത്തതും മത്ന് മതത്തിന്റെ യഥാർത്ഥ താൽപര്യത്തിന് നിരക്കാത്തതുമായ തറാവീഹ് നമസ്ക്കാരം സംബന്ധിച്ച രണ്ട് ഹദീസുകൾ താഴെ ഉദ്ധരിക്കുന്നു. ഈ ഹദീസുകൾ ഒരു മിമ്പറിൽ നിന്നും, വഅളിൽ നിന്നും, ക്ലാസിൽ നിന്നും കേൾക്കുകയില്ല!

"സൈദ് ബ്നു സാബിത്ത്(റ)ൽ നിന്ന് നിവേദനം. അദ്ദേഹം പറയുന്നു. നബി(സ) ഒരു മുറി നിർമ്മിച്ചു. അത് മുള കൊണ്ടായിരുന്നു എന്നാണ് ഞാൻ വിചാരിക്കുന്നത്. റമസാൻ മാസത്തിലായിരുന്നു അത്. ആ മുറിക്കുള്ളിൽ വെച്ച് നബി(സ) ഏതാനും ദിവസം നമസ്ക്ക രിച്ചു. അദ്ദേഹത്തിന്റെ അനുചരന്മാരിൽ ചിലരും അദ്ദേഹത്തോടൊപ്പം നമസ്ക്കരിച്ചു. (അദ്ദേഹമത് അറിഞ്ഞിരുന്നില്ല). അവർ നമ സ്ക്കരിക്കുന്ന കാര്യം അറിഞ്ഞ പ്പോൾ

ല്ലെന്ന് സൂചിപ്പിച്ചു.

എന്ത് പറഞ്ഞിട്ടെന്ത് കാര്യം! ഈ ഹദീസ് ഹദീസ് പ്രേമികൾക്കും ബുഖാരി - മുസ്ലിം അപ്രമാദിത്തവാദികൾക്കും ഒന്നും വേണ്ട! ഇത് സ്വീകരിച്ചാൽ 'അത്' നിറുത്തേണ്ടിവരും. ഹദീസു പ്രേമമൊക്കെ അത് നമ്മുടെ താൽപ ര്യത്തിന് യോജിക്കുമ്പോഴേ പറ്റൂ!

#### നബി(സ) നമസ്കരിച്ചത് പള്ളിയിലോ?

നബി(സ) പള്ളിയിൽ വെച്ച് തറാവീഹ് 3 ദിവസം ജമാഅത്തായി സംഘടിപ്പിച്ചു എന്ന് എല്ലാ പാർട്ടിക്കാരും പ്രചരിപ്പിക്കുന്നു. നബി( സ) പള്ളിയിൽ വെച്ചല്ല സ്വന്തം വീട്ടിൽ കെട്ടി യുണ്ടാക്കിയ ഒരു മുറിയിൽ വെച്ചാണ് നമസ്ക രിച്ചതെന്ന് സൈദ് ബ്നു സാബിത്തും(റ) ആയി ശ(റ)യും പറയുന്നു. ആയിശ(റ) റിപ്പോർട്ട് ചെയ്യുന്ന ബുഖാരിയിലെ ഹദീസ് താഴെ വായി ക്കുക:

"ആയിശ(റ)യിൽ നിന്ന് നിവേദനം: നബി(സ) രാത്രിയിൽ സ്വന്തം മുറിയിൽ വെച്ച് നമസ്കരിക്കുകയായിരുന്നു. മുറിയുടെ ചുമർ ഉയരം കുറവായിരുന്നു. അത് കാരണം ജനങ്ങൾ അദ്ദേഹത്തെ കാണാനിട വന്നു. അപ്പോൾ ഒരു കൂട്ടം ആളുകൾ അദ്ദേഹത്തോ ടൊപ്പം ചേർന്നു നമസ്കരിച്ചു... (ബുഖാരി: 729 അദ്ധ്യായം, ഇമാമിനും മഅ്മൂമുകൾക്കു മിടയിൽ മറയുണ്ടായാൽ)."

സൈദ് ബ്നു സാബിത്തോ(റ) ആയിശ( റ)യോ നബി(സ) ഒരു തറാവീഹ് ജമാഅത്ത് സംഘടിപ്പിച്ചു എന്ന് പറയുന്നില്ല. ഇമാമ് അറി യുക പോലും ചെയ്യാതെ കുറെ പേർ തുടർന്ന് നമസ്കരിക്കൽ ഒരു ജമാഅത്ത് സംഘടിപ്പി ക്കൽ ആവുകയുമില്ല. ഇമാമ് മഅ്മൂമുകളോട് വരികൾ വളയാതെ കഴിവതും അടുത്തടുത്ത് നിൽക്കാന് പറയുകയും ഫർള് നമസ്കാരമാ ണെങ്കിൽ ഇഖാമത്ത് കൊടുക്കുകയും ചെയ്താണ് ജമാഅത്ത് സംഘടിപ്പിക്കുന്നത്. സുന്നത്ത് നമസ്കാരമാണെങ്കിൽ നമസ്കാരം ആരംഭിക്കുകയാണ് എന്നോ മറ്റോ പറയണം. ഇതൊന്നും ഇതിൽ നടന്നിട്ടില്ല. നബി(സ) ഈ നമസ്കാരം പള്ളിയിൽ വെച്ച് ഒരിക്കൽ പോലും നമസ്കരിച്ചിട്ടില്ല എന്നതിനാണ് പ്രാബ ല്യമുള്ളത്. ആയിശ(റ)യുടെ ഒരു റിപ്പോർട്ടിൽ 'പള്ളിയിൽ വെച്ച്' എന്ന് പറയുന്നുണ്ടെന്ന കാര്യം വിസ്മരിക്കുന്നില്ല. ഒരേ റിപ്പോർട്ടർ ഒരേ സംഭവം രണ്ടു വിധത്തിൽ റിപ്പോർട്ട് ചെയ്യുന്ന പക്ഷം ആ ഹദീസുകൾ തെളിവിന് നിദാനമാ

ക്കിക്കൂടാ എന്നാണ് പണ്ഡിതാഭിപ്രായം എന്നതും ഓർക്കേണ്ടതാണ്.

എന്തായാലും ഈ നമസ്ക്കാരം ജമാഅ ത്തായി നമസ്ക്കരിക്കുന്നതിനെ വിലക്കി എന്ന് തന്നെയാണ് ഇത് സംബന്ധിച്ച എല്ലാ റിപ്പോർട്ടുകളിലുമുള്ളത്.

#### ഉമർ(റ) സംഘടിപ്പിച്ചുവെന്ന്!

ഈ നമസ്കാരം അങ്ങനെ ജമാഅത്തായി തുടർന്നാൽ നബി(സ)ക്ക് വഹ്യുള്ള സമയ മായതിനാൽ അല്ലാഹു അതങ്ങ് നിർബന്ധമാ ക്കിയേക്കുമോ എന്ന് നബി(സ) ഭയപ്പെട്ടു എന്നാണല്ലോ ആയിശ(റ)യുടെ ഹദീസിലുള്ള ത്. അതിനാൽ ജമാഅത്ത് പിരിച്ചുവിട്ടു! പക്ഷെ, തന്റെ മരണശേഷം ആ പ്രശ്നം ഇല്ലാ ത്തതിനാൽ നിങ്ങൾക്കത് ജമാഅത്തായി പുനഃസംഘടിപ്പിക്കാം എന്ന് നബി(സ) പറ ഞ്ഞിരുന്നുവോ? ഇല്ലേയില്ല! അങ്ങനെ പറഞ്ഞി രുന്നുവെങ്കിൽ ഒന്നാം ഖലീഫ അബൂബക്കർ( റ) തന്നെ അത് പുനഃസംഘടിപ്പിക്കുമായിരു ന്നില്ലേ? അദ്ദേഹത്തിന്റെ രണ്ടര വർഷക്കാ ലവും ഇങ്ങനെയൊരു ജമാഅത്ത് പള്ളികളിൽ നടന്നിട്ടില്ലല്ലോ.

സ്വഹീഹുൽ ബുഖാരിയിലെ 2010–ാം നമ്പർ ഹദീസിലാണ് ഉമർ(റ) റമസാനിലെ രാത്രി നമ സ്ക്കാരം പള്ളിയിൽ സംഘടിത രൂപത്തി ലാക്കി എന്നുള്ളത്. ഈ ഹദീസ് പൂർണമായി ജനങ്ങളോട് പറയുകയല്ല, ഇന്നത്തെ തറാ വീഹ് ജമാഅത്തുകാർ ചെയ്യുന്നത്. ഒറ്റവാച കത്തിൽ ഒരു പറച്ചിൽ, 2010-ാം ഹദീസ് വായിച്ച് വിശദീകരിക്കുകയാണ് യഥാർത്ഥ ത്തിൽ ചെയ്യേണ്ടത് അങ്ങനെ ചെയ്താൽ ഇന്ന് നടക്കുന്ന സംഘടിത തറാവീഹിന്റെ കഥ കഴിയും!

നമുക്കാ ഹദീസ് പരിശോധിക്കാം. അബ്ദു റഹ്മാനുബ്നു അബ്ദുൽ ഖാരി പറയുന്നു. ഞാനൊരു ദിവസം റമസാൻ രാത്രിയിൽ ഉമർ( റ)നോടൊപ്പം പള്ളിയിലേക്ക് പോയി. അപ്പോ ഴവിടെ ജനങ്ങൾ പല സംഘങ്ങളായി ഒരാളി വിടെ ഒറ്റയ്ക്ക്, മറ്റൊരാളവിടെ ഒറ്റയ്ക്ക്, വേറൊരു സംഘം ഒരാൾക്കൊപ്പം അങ്ങനെ പല വിധത്തിൽ നമസ്കരിക്കുന്നത് കണ്ടു. അപ്പോൾ ഉമർ(റ) പറഞ്ഞു. ഈ കൂട്ടരെല്ലാം ഒരു ഖാരിഇ (ഇമാമ്)ന്റെ നേതൃത്വത്തിൽ നമ സ്ക്കരിച്ചിരുന്നെങ്കിൽ അത് മനോഹരമാ യേനെ! പിന്നീടദ്ദേഹം ഉബയ്യുബ്നു കഅ ബിന്റെ നേതൃത്വത്തിൽ അവരെ ഒന്നിപ്പിച്ചു.

പിന്നീട് മറ്റൊരു ദിവസം ഞാൻ ഉമർ(റ)ന്റെ കൂടെ പള്ളിയിലേക്ക് പോയി. അപ്പോൾ ജന ങ്ങൾ ഒരു ഖാരിഇന്റെ കീഴിൽ ഒന്നിച്ച് നമസ്ക രിക്കുന്നതാണ് കണ്ടത്. അപ്പോൾ ഉമർ(റ) പറ ഞ്ഞത് "എത്ര നല്ലൊരു ബിദ്അത്ത്" (നിഅ ്മൽ ബിദ്അഹാദിഹീ) ഇപ്പോൾ ഇവിടെ നിന്ന് നമസ്ക്കരിക്കുന്നവരെക്കാൾ ശ്രേഷ്ടന്മാർ (വീ ട്ടിൽ പോയി) കിടന്നുറങ്ങുന്നവരാണ് -അദ്ദേഹം ഉദ്ദേശിച്ചത് രാത്രിയുടെ അന്ത്യയാമ ത്തെയാണ് – ആ ആളുകൾ രാത്രിയുടെ ആദ്യ യാമത്തിലാണല്ലോ നമസ്ക്കരിച്ചിരുന്നത്. (ബു ഖാരി 2010).

ഈ ഹദീസ് മുഴുവനായിട്ട് പറഞ്ഞാൽ ഇന്ന് പള്ളികളിൽ നടക്കുന്ന കൂട്ട തറാവീ ഹിന്റെ മുഴുവൻ കഥയും കഴിയും!

ഈ ഹദീസിൽ നിന്ന് സാമാന്യബുദ്ധിയു ള്ളവർക്ക് ഉമർ(റ) പള്ളിയിൽ കൂട്ട തറാവീഹ് നമസ്ക്കാരം സംഘടിപ്പിച്ചിട്ടില്ലെന്ന് മനസ്സി ലാകും. പള്ളിയിൽ വെച്ച് ഒറ്റയായും പല സംഘങ്ങളായും നമസ്ക്കരിച്ചിരുന്നവരെ ഒരു ജമാഅത്തിന് കീഴിലാക്കി 'മനോഹര'മാക്കു ക മാത്രമാണദ്ദേഹം ചെയ്തത്! ആ ജമാഅ ത്തിന്റെ പുണ്യമല്ല അദ്ദേഹം പറഞ്ഞത് മനോ ഹാരിതയാണ്! അങ്ങനെ പള്ളിയിലെ അലോ സരം അവസാനിച്ച് ഒറ്റ ജമാഅത്തായി കാണു മ്പോഴദ്ദേഹത്തിന് സന്തോഷം വരുന്നു. പക്ഷേ, ആ സന്തോഷം അദ്ദേഹം പ്രകടിപ്പിക്കുന്നത് 'എത്ര നല്ല സുന്നത്ത് (നിഅ്മഃസ്സുന്നഃ) എന്ന് പറഞ്ഞ് കൊണ്ടല്ല പകരം 'നിഅ്മൽ ബിദ്അഃ' (എത്ര നല്ല അനാചാരം) എന്ന് പറഞ്ഞ് കൊണ്ടാണ് 'നിഅ്മസ്സുന്നഃ' എന്ന് പറയാൻ കഴിയില്ലെന്നദ്ദേഹത്തിനറിയാം. കാരണം നബി(സ) രാത്രി നമസ്ക്കാരം ജമാഅത്തായി പള്ളിയിൽ നടത്തിയിട്ടില്ല! വീട്ടിൽ നിന്ന് നമ സ്കരിച്ച അദ്ദേഹത്തെ പള്ളിയിൽ നിന്ന് തുടർന്ന് നമസ്ക്കരിച്ചവരെ വിലക്കുകയാണ് ചെയ്തത്! അതിനാൽ ഉമർ(റ) പള്ളിയിൽ ഒരേ ഇമാമിന് കീഴിലാക്കി പരിമിതപ്പെടുത്തിയ തറാവീഹ് ജമാഅത്ത് സുന്നത്തിനെ പുനരു ജ്ജീവിപ്പിക്കലല്ല ശല്യം കുറക്കാനുള്ള ഒരു ഭൗതിക പരിഹാര നടപടി മാത്രമാണ്. അതാണ് 'ബിദ്അത്ത്' എന്നത് കൊണ്ടദ്ദേഹം ഉദ്ദേശിച്ചിട്ടുള്ളത് എന്ന് കരുതാനേ വഴിയുള്ളൂ. അല്ലാതെ മതകാര്യത്തിൽ അദ്ദേഹം പുതിയ തൊന്നും നിർമ്മിച്ചിട്ടില്ല. രണ്ട് മൂന്ന് ദിവസം നബി(സ) അറിയാതെയാണെങ്കിലും അദ്ദേ ഹത്തെ ചിലർ തുടർന്ന് നമസ്ക്കരിക്കുകയു ണ്ടായത്. നിഷ്ഫല (ബാത്വിൽ) ആണെന്ന്

നബി(സ) പറയാത്ത സ്ഥിതിക്ക് രാത്രി നമ സ്ക്കാരം ജമാഅത്തായും ആവാം എന്ന നിഗ മനത്തിലാവാം അദ്ദേഹം അത് സംഘടിത രൂപ ത്തിൽ നടത്താൻ ഉപദേശിച്ചത്. അദ്ദേഹം ഇമാ മായോ മഅ്മുമായോ രണ്ട് റക്അത്ത് പോലും രാത്രി നമസ്ക്കാരം പള്ളിയിൽ വെച്ച് നിർവ്വ ഹിച്ചിട്ടില്ല. ഖുലഫാഉറാശിദുകളടക്കം മറ്റ് പ്രമുഖ സ്വഹാബിമാരുടെയും നടപടിയും അത് തന്നെ. (കെ.ജെ.യു. ഫത്വ തിയ്യതി 16.06.2006).

#### ഈ ഹദീസും ആർക്കും വേണ്ട!

വീട്ടിൽ വെച്ച് ഒറ്റയ്ക്ക് ഒഴിവും അവധാന തയും ആശ്വാസവും ഉള്ള സമയത്ത് ഉറങ്ങു ന്നതിന് മുമ്പോ പിമ്പോ പതിനൊന്നിൽ കവി യാതെയും ഒന്നിൽ കുറയാതെയും ഇഷ്ടമുള്ള റക്അത്തുകൾ ശാന്തമായും ഇടവേളകളിൽ ഇഷ്ടം പോലെ വിശ്രമിച്ചും ചെയ്യൽ ഏറ്റവും പുണൃകരമായ രാത്രി നമസ്കാരത്തെ അട്ടിമ റിച്ച് അത് പള്ളിക്കമ്മിറ്റിക്കാരുടെയും ഇമാമു മാരുടെയും സൗകര്യമനുസരിച്ച് വെട്ടിച്ചുരുക്കി തഹജ്ജുദും തറാവീഹും ഒന്നും അല്ലാതെ കോലം കെടുത്തി നടത്തുന്ന നമസ്ക്കാര ത്തിന്റെ പുണ്യങ്ങൾ പർവ്വതീകരിച്ചവതരിപ്പി ക്കുന്ന ഖതീബുമാരും മതപ്രസംഗകരും, രാത്രി നമസ്ക്കാരം സംബന്ധിച്ച അഫ്ളൽ (ഏറ്റവും പുണ്യകരം) ഏതെന്ന കാര്യം തുറന്ന് പറയ ണമെന്നഭ്യർത്ഥനയുണ്ട്. ഏറ്റവും പുണ്യപ്പെട്ട സമയം അസ്ഹാർ (അർദ്ധരാത്രിക്ക് ശേഷം) ആണെന്ന് ഖുർആൻ പറയുന്ന ഈ നമ സ്ക്കാരം ഒരൊറ്റ പൗരൻ പോലും ഈ നേരത്ത് നമസ്ക്കരിക്കാൻ ഇടവരരുത് എന്ന രീതിയിൽ പള്ളിയിൽ സംവിധാനം ചെയ്ത തിന്റെ പിന്നിലെ പ്രേരകശക്തി ഏതെന്നും അവർ അനോഷിക്കേണ്ടതുണ്ട്.

രാത്രിയിൽ വിവിധ യാമങ്ങളിൽ നിരന്തര മായി തന്റെ അടിമകൾ തന്നോട് പ്രാർത്ഥിക്കു ന്നതിനായി വിപുലമായ സമയദൈർഘ്യം നൽകിയ അല്ലാഹുവിന്റെ തീരുമാനത്തെ അട്ടി മറിച്ച് സമയം പരിമിതപ്പെടുത്തി, അർദ്ധരാ ത്രിയെ ഒഴിവാക്കി ഉറങ്ങുന്നതിന് മുമ്പെ നമ സ്ക്കരിപ്പിച്ച് പൗരന്മാരെ ഉറക്കിക്കിടത്തുന്നതി നായി സാഹീഹായ പ്രബല ഹദീസുകൾ എല്ലാവരും ചേർന്ന് മറച്ചുവെക്കുന്നു. നമ്മുടെ വിഷയം തറാവീഹല്ല ആർക്കും വേണ്ടാത്ത ഹദീസുകളാണ്. അത് തറാവീഹിൽ ആരംഭി ക്കുന്നു എന്ന് മാത്രം.



#### നസീം ദേവതിയാൽ

2016 2െയ് 30 തുർക്കി ഇസ് തം ബൂ ളിൽ യിലെ അവസാനിച്ച ഇന്റർനാഷണൽ ഹിജ്റ കലണ്ടർ യുനിയൻ കോൺഗ്രസിൽ വിവിധ രാജ്യ ങ്ങളെ പ്രതിനിധാം ചെയ്ത് പങ്കെടുത്ത 127 ഇസ്ലാമിക പണ്ഡിതന്മാർ ഇനി മുതൽ ഇസ്ലാമിക ലോകത്തിന് ഒരു ഏകീകൃത ലൂണാർ കലണ്ടർ എന്ന ആശയത്തെ ഐക്യക ണ്ഠ്യേന അംഗീകാരം നൽകി. തീരുമാനം എല്ലാ മുസ്ലിം രാജ്യ ങ്ങളിലും നടപ്പാക്കാൻ 57 മുസ്ലിം രാജ്യങ്ങളടങ്ങുന്ന ഓർഗനൈസേഷൻ ഓഫ് ഇസ്ലാമിക് കോഓപറേഷ നോട് (ഒ.ഐ.സി) ആവശ്യ പ്പെടുകയും ചെയ്തു.

ഇക്കാലമത്രയും ആഘോ

ഷങ്ങളും വിശേഷദിനങ്ങളും തീരുമാനിച്ചിരുന്നത് നഗ്നനേത്രം കൊണ്ടുള്ള ചന്ദ്രദർശനത്തിന്റെ അടിസ്ഥാനത്തിലായിരുന്നതി നാൽ ഒരേ നാട്ടിൽ വ്യത്യസ്ത ദിവസങ്ങളിൽ അഘോഷങ്ങൾ കൊണ്ടാടേണ്ട ദുർഗതി മുസ്ലിം ലോകത്തെ വേട്ടയാ ടിയിരുന്നു.

തുർക്കിയുടെ മതകാര്യവ കുപ്പ് പുതിയ കലണ്ടർ പ്രകാരം ഈ വർഷം തന്നെ വിശുദ്ധ റമദാൻ ആരംഭിക്കാൻ തീരുമാ നിച്ചു എന്നത് ആശ്വാസകരമാ ണ്. ജി.സി.സി രാജ്യങ്ങളും ഈ പാത പിന്തുടരുമെന്നാണ് പ്രതീ

യൂക്തിരഹിതമായ കർമ ശാസ്ത്ര തർക്കവിതർക്കങ്ങളിൽ പുതിയ തലമുറക്ക് താൽപര്യ മില്ല. വിജ്ഞാനം കൊണ്ട് ലോകത്തെ വിസ്മയിപ്പിച്ച ഇസ്ലാമിക സമൂഹം ഇന്ന് അനാവശ്യ തർക്കങ്ങളിൽ ഏർപ്പെടുന്നത് ദുഃഖകരമാണ്. ചൈനയിൽ പോയിട്ടാണെ ങ്കിലും അറിവു നേടണമെന്ന് പഠിപ്പിച്ച പ്രവാചകന്റെ അനു യായികൾ ശാസ്ത്ര സാങ്കേ തിക നേട്ടങ്ങളോട് പുറം തിരിഞ്ഞു നിൽക്കുന്നതാണ് വിരോധാഭാസമെന്ന് കോൺഗ്ര സിനെ അഭിസംബോധന ചെയ്ത് ആഗോള മുസ്ലിം പണ്ഡിതസഭ അധ്യക്ഷൻ ഡോ. യൂസുഫുൽ ഖറദാവി അഭിപ്രായപ്പെട്ടു. വൈകിയാണെ ങ്കിലും മുസ്ലിം രാജ്യങ്ങൾ ഈ കാര്യത്തിൽ ഏകകണ്ഠമായ ഒരു തീരുമാനത്തിലെത്താൻ ഉത്സാഹിച്ചതിനെ അദ്ദേഹം പ്രത്യേകം അഭിനന്ദിച്ചു.

പാശ്ചാത്യ ലോകവും പൗരസ്ത്യ ലോകവും തമ്മിൽ സമയക്രമത്തിൽ വലിയ അന്തരം ഭൂമിശാസ്ത്രപരമായ ഒരു യാഥാർഥ്യമാണെന്നിരിക്കെ ലോകം മുഴുവനും ഒരേദിവസം നോമ്പെടുക്കുകയെന്നത് പ്രായോഗികമല്ലെങ്കിലും നന്നേ ചുരുങ്ങിയത് യൂറോപ്പിലും പൗരസ്ത്യ നാടുകളിലും തൊട്ട ടുത്ത ദിവസങ്ങളിലെങ്കിലും നോമ്പും പെരുന്നാളുമാക്കാൻ ജ്യോതിശാസ്ത്രത്തിന്റെ അടി സ്ഥാനത്തിലുള്ള ഏകീകൃത കലണ്ടറിനു സാധിക്കുമെന്നാ യിരുന്നു ഖറദാവിയുടെ അഭി പ്രായം. അതേ സമയം, ഒരേ നാട്ടിലും ഭൂഖണ്ഡത്തിലും മാസം തുടങ്ങുന്നതിൽ രണ്ടും മൂന്നും ദിവസങ്ങളുടെ അന്തരം ഒരു നിലക്കും അംഗീകരിക്കാ നാവില്ലെന്നും അതിനൊരു പരി ഹാരം കാണാൻ തുർക്കിയുടെ നേതൃത്വത്തിൽ നടക്കുന്ന ശ്രമ ങ്ങൾക്ക് വിഭാഗീയതകൾ മറന്ന് എല്ലാവരും പിന്തുണ നൽകണ മെന്നും അദ്ദേഹം ആവശ്യപ്പെ

സൗദി അറേബ്യ, യു.എ.ഇ, ഖത്തർ, മൊറോക്കോ, ഈജി പ്ത്, മലേഷ്യ തുടങ്ങിയ മുസ്ലിം രാജ്യങ്ങൾക്ക് പുറമെ അറുപതോളം മറ്റു രാജ്യങ്ങളിൽ നിന്നും വിവിധ മുസ്ലിം വിഭാ ഗങ്ങളെ പ്രതിനിധാനം ചെയ്ത് പണ്ഡിതന്മാർ എത്തിച്ചേർന്ന് സമ്മേളനത്തിൽ ഏകീകൃത കലണ്ടറിന്റെ പ്രായോഗിക രൂപ ങ്ങൾ വിശദമായി ചർച്ച ചെയ്തു. സമാനമായ ഒരു സമ്മേളന ത്തിന് 1979 ൽ തുർക്കിതന്നെ സാക്ഷ്യം വഹിച്ചിരുന്നുവെങ്കിലും മുസ്ലിംലോകം സാമ്പ്രദായി കരീതികളെ ഉപേക്ഷിക്കാൻ ഇന്നത്തെപോലെ പാകപ്പെടാ തിരുന്നതുകൊണ്ടാവാം അന്ന്

സൗദി അറേബ്യ, യു. എ.ഇ, ഖത്തർ, മൊറോ ക്കോ, ഈജിപ്ത്, മലേഷ്യ തുടങ്ങിയ മുസ്ലിം രാജൃങ്ങൾക്ക് പുറമെ അറുപതോളം മറ്റു രാജ്യങ്ങളിൽ നിന്നും വിവിധ മുസ്ലിം വിഭാഗങ്ങളെ പ്രതിനി ധാനം ചെയ്ത് പണ്ഡി തന്മാർ എത്തിച്ചേർന്ന് സമ്മേളനത്തിൽ ഏകീ കൃത കലണ്ടറിന്റെ പ്രായോഗിക രൂപങ്ങൾ വിശദമായി ചർച്ച ചെയ്തു. സമാനമായ ഒരു സമ്മേളനത്തിന് 1979 ൽ തുർക്കിതന്നെ സാക്ഷ്യം വഹിച്ചിരുന്നു വെങ്കിലും മുസ്ലിംലോകം സാമ്പ്ര ദായികരീതികളെ ഉപേ ക്ഷിക്കാൻ ഇന്നത്തെ പോലെ പാകപ്പെടാതി രുന്നതുകൊണ്ടാവാം അന്ന് സമവായത്തിലെ ത്താൻ സാധിച്ചിരുന്നില്ല.

സമവായത്തിലെത്താൻ സാധി ച്ചിരുന്നില്ല.

ഇസ്ലാമിക കർമശാസ്ത്ര ത്തിലും ഗോളശാസ്ത്രത്തിലും അവഗാഹമുള്ള പണ്ഡിതന്മാ രുടെ ഒരു കമ്മീഷൻ മൂന്നു വർഷം മുമ്പുതന്നെ ഇന്റർനാ ഷണൽ ഹിജ്റ കലണ്ടർ യൂനി യൻ കോൺഗ്രസിനു വേണ്ടി യുള്ള ഒരുക്കങ്ങൾ തുടങ്ങിയി രുന്നു. രാജ്യാന്തര തലത്തിൽ വിവിധ നാടുകളിലെ ഉത്തരവാ ദപ്പെട്ടവരുമായി നിരവധി ചർച്ച കൾ കമ്മീഷൻ നടത്തുകയു ണ്ടാ യി. ഇത്ത വണത്തെ കോൺഗ്രസിൽ സമവാക്യം ഉണ്ടാവണമെന്ന് ഞങ്ങൾക്ക് നിർബന്ധമുണ്ടായിരുന്നുവെന്ന് തുർക്കി മതകാര്യവകുപ്പ് അധ്യ ക്ഷൻ മുഹമ്മദ് ഗൊർമെശ് പറ ഞ്ഞു.

അന്തിമ ഘട്ടത്തിൽ പ്രധാ നമായും രണ്ട് നിർദേശങ്ങളാണ് ഉണ്ടായിരുന്നത്. ഒരു ഡ്യുവൽ കലണ്ടർ സിസ്റ്റം അല്ലെങ്കിൽ ഒരു ഏകീകൃത കലണ്ടർ. പടി ഞ്ഞാറൻ അർധഗോളത്തിലുള്ള മുസ്ലിംകൾക്കുവേണ്ടിയാണ് ഡ്യുവൽ കലണ്ടർ എന്ന അഭി പ്രായം വന്നതെങ്കിലും അത് നിലവിലുള്ള ആഗോള പ്രശ്ന ങ്ങൾക്ക് പരിഹാരമാവില്ല എന്ന തിനാൽ ലോകത്തെങ്ങുമുള്ള വിശ്വാസികൾക്ക് ഒരു പോലെ പിന്തുടരാൻ കഴിയുന്ന കലണ്ടർ എന്ന ആശയത്തിന് ഞങ്ങൾ ഏകമനസ്സോടെ ഊന്നൽ നൽകി. ഭൂരിഭാഗം അംഗീകരിച്ച് വോട്ടിങ്ങിലൂടെ ആ മഹ ത്ലക്ഷ്യം സാക്ഷാത്കരിക്കു കയും ചെയ്തു – ഗൊർമെശ് കൂട്ടിചേർത്തു.

ഇസ്ലാമിക കർമ ശാസ്ത്ര വിചക്ഷണൻ അലി മുഹ്യുദ്ദീൻ അൽഖറദാഗി, യു.എ.ഇയിലെ പ്രമുഖ ഗോളശാസ്ത്രജ്ഞൻ മുഹമ്മദ് ശൗകത് അവ്ദ എന്നി വരുടെ സാന്നിധ്യം ശ്രദ്ധേയ മായിരുന്നു.

ലോകത്തിന്റെ ഏത് മുക്കിലും മൂലയിലുമുള്ള മുസ്ലിംകൾക്ക് ഏകീകൃതസ്ഥ ഭാവമുള്ള ഒരു കലണ്ടർ നിർമി ക്കുകയെന്നത് അത്ര നിസ്സാര മായ കാര്യമായിരുന്നില്ല.

അമേരിക്കയിലെ ഇസ്ലാ മിക എജുക്കേഷൻ ഓർഗനൈ സേഷന്റെയും ഇസ്ലാമിക അക്കാദമി ഓഫ് സയന്റിഫിക് റിസർച്ചിന്റെയും തലവനായ ഡോ. മുസ്തഫ അബ്ദുൽ ബാസിത് അഹ്മദ് ചന്ദ്രമാസ ങ്ങളെ നിർണയിക്കുന്നതിനെ ക്കുറിച്ച് പറഞ്ഞതിപ്രകാരമാണ്: മാസപ്പിറവി നഗ്നനേത്രം കൊണ്ട് തന്നെ കാണണം എന്ന് വാശിപിടിക്കുന്നതിൽ അർഥമില്ല, ബാങ്ക് വിളി മൈക്രോഫോണിൽ പാടില്ലെ ന്നും, സമയം നോക്കാൻ വാച്ചു പയോഗിക്കരുതെന്നും, കോമ്പസ് ഉപയോഗിച്ച് ഖിബില നിർണ യിക്കരുതെന്നും പറയുന്നതു പോലെ പരിഹാസ്യമാണത്. മാസപ്പിറവി കാണുക എന്നതല്ല മറിച്ചു വ്രതാനുഷ്ഠാനമാണ് ലക്ഷ്യം. ടെക്നോളജിയുടെ ഈ കാലത്ത് ലക്ഷ്യം മറന്ന് അതു മായി ബന്ധപ്പെട്ട ഒരു കാരണ ത്തെക്കുറിച്ച് തർക്കിച്ചു സമയം കളയുന്നത് പ്രവാചക വചന ങ്ങളുടെ അന്തസ്സത്ത മനസ്സി ലാവാത്തതുകൊണ്ട് മാത്രമാ ണ്. പ്രവാചകൻ ഉപയോഗിച്ച അറബി ഭാഷയിലെ (റുഅ്യ) എന്ന പദത്തിന് കാണുക എന്നു മാത്രമല്ല, അറിയുക മന സ്സിലാക്കുക എന്നും അർഥമു ണ്ട്. അപ്പോൾ ഇന്നത്തെ എല്ലാ തർക്കങ്ങളും അസ്ഥാനത്താണ്.

ഈ തീരുമാനം മുസ്ലിം രാജ്യങ്ങളും സംഘടനകളും ഏറ്റെടുത്ത് നടപ്പാക്കുകയാണെ ങ്കിൽ അത് ഇസ്ലാമിക ചരി ത്രത്തിലെ തന്നെ വഴിത്തിരി വായിരിക്കുമെന്ന് ആഗോള മുസ്ലിം ചിന്തകന്മാരും എഴു ത്തുകാരും വിലയിരുത്തുന്നു.

ഗ്രിഗേറിയൻ കലണ്ടർ പ്രകാരം മുസ്ലിം ലോകത്തിന്റെ മാസ വർഷ ഗണനാനിർണയം അപ്രായോഗികമാണെന്നു വാദിച്ച നിരവധി പണ്ഡിതന്മാർ ഇസ്ലാമിക ലോകത്തുണ്ട്. അവരിൽ പ്രമുഖനാണ് ഗോള ശാസ്ത്രജ്ഞനും സമുദ്ര ഗവേ ഷകനുമായ അലി മണിക്ഫാൻ. അദ്ദേഹത്തിന്റെ ചിന്തകൾ മുസ്ലിം ലോകത്ത് വലിയ സ്വീകാര്യത നേടുന്നുണ്ട്.

> വർഷ ഗണനാ മാസ



മാസ വർഷ ഗണനാനിർണയം എളുപ്പമാക്കാൻ ഗ്രിഗേ റിയൻ കലണ്ടറിന് പകരമായി മണിക്ഫാൻ വളരെ കാല മായി മുന്നോട്ടു വെക്കുന്ന ആശയമാണ് ഏകീകൃത ഹിജ്റ കലണ്ടർ. അക്കാര്യത്തിൽ അദ്ദേഹത്തിന്റെ ചിന്ത കൾ ഇപ്രകാരമാണ്: 'സൂര്യചന്ദ്രന്മാരും ഭൂമിയും ഒരേ തലത്തിൽ വരുന്നതിനെ വാവ് (ന്യൂമൂൺ) എന്നു പറ യുന്നു: ഈ ദിവസം പൂർത്തിയായിക്കഴിഞ്ഞാൽ അതിന്നടുത്ത ദിവസം ചന്ദ്രമാസത്തിലെ ഒന്നാം ദിവസ മായിരിക്കും

നിർണയം എളുപ്പമാക്കാൻ ഗ്രിഗേറിയൻ കലണ്ടറിന് പക രമായി മണിക്ഫാൻ വളരെ കാലമായി മുന്നോട്ടു വെക്കുന്ന ആശയമാണ് ഏകീകൃത ഹിജ്റ കലണ്ടർ. അക്കാര്യത്തിൽ അദ്ദേ ഹത്തിന്റെ ചിന്തകൾ ഇപ്രകാ രമാണ്: 'സൂര്യചന്ദ്രന്മാരും ഭൂമിയും ഒരേ തലത്തിൽ വരു ന്നതിനെ വാവ് (ന്യൂമൂൺ) എന്നു പറയുന്നു: ഈ ദിവസം പൂർത്തിയായിക്കഴിഞ്ഞാൽ അതിന്നടുത്ത ദിവസം ചന്ദ്രമാ സത്തിലെ ഒന്നാം ദിവസമായി രിക്കും. ശാസ്ത്ര ലോകം ചന്ദ്ര മാസ നിർണയം നടത്തുന്നത് ഈ ഗണിതമനുസരിച്ചാണ്. വളരെ ലളിതമായ സത്യമാണി ത്. ഈ ജോതൃശാസ്ത്ര ലോകം ചന്ദ്രമാസ പഞ്ചാംഗ നിർണയം തന്നെയാണ് പഴയ

കാലം മുതൽ തുടർന്നു വരു ന്നതും. ചന്ദ്രസഞ്ചാരഗതി കൃത്യ മായി ജോതി ശാസ്ത്രത്തി ന്നറിയാം. അതിനാൽ ലോകം മുഴുവൻ ബാധകമായ ഒരേകീ കൃത ഹിജ്റ കലണ്ടറിന് രൂപം നൽകാൻ ഒരു പ്രയാസവുമി ല്ല. ഖുർആനിന്റെയും പ്രവാചക വചനങ്ങളുടെയും ഒരു പ്രമാ ണങ്ങൾക്കും ശാസ്ത്രത്തിന്റെ ഒരു നിഗമനത്തിനും ഇത് എതി രല്ല.

മണിക് ഫാ നെ പോലെ പ്രസിദ്ധ സൗദി ജ്യോതിശാസ്ത്ര ജ്ഞനായ ഡോ. ഫദ്ൽ നൂർ മുഹമ്മദ് അഹമ്മദ് ഈ വിഷ യത്തിൽ നടത്തിയ പഠനവും ശ്രദ്ധേയമാണ്.

കടപ്പാട്: മാധ്യമം 14-06-2016

### ഇതാ, ലോകം നമിച്ച പെൺപോരാളികൾ

ലോക നിയന്ത്രണ ശക്തി പുരുഷന്. സ്ത്രീകൾക്ക് കഴിയുന്നത് പ്രസവിക്കാൻ മാത്രം. ആണും പെണ്ണാം തുല്യരാണെന്ന് തെളിയിക്കാമോ? നിരവധി സങ്കീർണ ശാസ്ത്രക്രിയകളും യുദ്ധംപോലെ മനക്കരുത്ത് കൂടുതലാവശ്യമുള്ള കാര്യങ്ങളും പുരുഷന്മാർക്കെ ചെയ്യാനൊക്കു. (കാന്തപുരം)

ഇവർ 2015 കണ്ട ഏറ്റവും കരുത്തരായ വനിതകൾ. വിട്ടുവീഴ്ചയില്ലാത്ത നിലപാടുകൾ, അണയാത്ത നിശ്ചയദാർഢ്യം. പെൺനോട്ടങ്ങളുടെ പതിവു ചിത്രങ്ങളിലും വാർത്തകളിലും ഒരു പക്ഷേ, ഇവരെ കണ്ടിട്ടുണ്ടാകില്ല. പക്ഷെ, വിസ്മരിക്കാനാവില്ല ഇവരുടെ പോരാട്ടങ്ങളും ഇവരുയർത്തിയ ആശയങ്ങ ളും.

- \* 2014–ൽ നൈജീരിയയിലെ ചിബോക്കിൽ നിന്ന് ബോക്കോ ഹറാം ഭീകരർ 250–ഓളം പെൺകുട്ടി കളെ തട്ടിക്കൊണ്ടു പോയിരുന്നു; പഠിക്കുന്നു എന്ന ഒറ്റ കാരണത്താൽ. ഇതിൽ 57 കുട്ടികൾ രക്ഷപ്പെ ട്ടു. എന്നാൽ, ഭീകരരെ പേടിച്ച് ഭീരുക്കളായി വീട്ടിലിരുന്നില്ല, മരണഭയമില്ലാതെ സ്കൂളിൽ മടങ്ങിയെ ത്തിയ ആ പെൺകുട്ടികൾ 2015-ന്റെ അഭിമാനം തന്നെ.
- \* അഫ്ഗാന്റെ വ്യോമസേനയിലെ ആദ്യ വനിതാ പൈലറ്റായി നിലോഫർ റഹ്മാനി എന്ന 23–കാരി നിയമിക്കപ്പെട്ടത് ഈ വർഷമാണ്. പൊതുവിടങ്ങളിൽ സ്ത്രീകൾക്ക് കടുത്ത വിലക്കേർപ്പെടുത്തുന്ന താലിബാൻ ഭീകര സംഘടനയുടെ കടുത്ത ഭീക്ഷണി അവഗണിച്ചാണ് നിലോഫർ പോർവിമാനം പറ ത്തുന്നത്. ഇതിനുപുറമെ, കുടുംബാംഗങ്ങളുടെ എതിർപ്പുമുണ്ടായി. യു.എസ്. വിദേശകാര്യ വകുപ്പിന്റെ ധീരവനിതയ്ക്കുള്ള 2015–ലെ അന്താരാഷ്ട്ര പുരസ്കാരം നിലോഫറിനായിരുന്നു.
- \* സ്ത്രീയെന്നാൽ 'മുന്നും പിന്നു'മാണെന്ന കാഴ്ചപ്പാടിനെതിരെ പുതുമയാർന്ന സമര മാർഗം തേടിയ കുബ്ര ഖദേമിയെന്ന അഫ്ഗാൻ കലാകാരി ലോക ശ്രദ്ധനേടി. തെരുവിലൂടെ നടന്നു പോകുന്ന സ്ത്രീക്കു നേരിടേണ്ടിവരുന്ന പീഡനങ്ങളെ പ്രതീകവത്കരിച്ച് മാറിലും നിതംബത്തിലും ഇരുമ്പുപടച്ചട്ടയണിഞ്ഞാണ് പ്രകടനം നടത്തിയത്. കാബൂൾ നഗരമധ്യത്തീലൂടെയായിരുന്നു ഖദേമിയുടെ എട്ടു മിനിറ്റ് നീണ്ട ഒറ്റ യാൾ പ്രകടനം. ചുറ്റും നിന്ന് പരിഹസിക്കുകയും കല്ലെറിയുകയും ചെയ്യുന്ന പുരുഷന്മാർക്കിടയിലൂടെ നടന്നു നീങ്ങുന്ന ഖദേമിയുടെ ചിത്രം പൊതുവിടങ്ങളിൽ അപമാനിക്കപ്പെടുന്ന സ്ത്രീകൾക്കു വേണ്ടി യുള്ള തീക്ഷ്ണമായ സന്ദേശമായി.
- \*വൈദ്യശാസ്ത്ര ബിരുദമില്ലെങ്കിലും ഇത്തവണ ആ വിഷയത്തിൽ നൊബേൽ സമ്മനാജേത്രിയായ യുയു ടു ലോകത്തെ അമ്പരപ്പിച്ചു; അതും 76–ാം വയസ്സിൽ. ഈ നേട്ടം കൈവരിക്കുന്ന ആദ്യ ചൈന ക്കാരിയാണ് യുയു. ചെനയിലെ മരുന്നു നിർമാണ കമ്പനിയിൽ കെമിസ്റ്റായിരുന്നു. മഹാമാരിയായ മലേറിയക്ക് ഫലപ്രദമായ മരുന്നു കണ്ടെത്തിയാണ് നൊബേൽ പുരസ്കാരത്തിനർഹയായത്.
- \* ദക്ഷിണാഫ്രിക്കയിലെ വിറ്റ്സ് സർവകലാശാലയിൽ ഫീസ് വർധനക്കെതിരി ഈ വർഷം വൻ വിദ്യാർത്ഥി പ്രക്ഷോഭം നടന്നു. ഇതിന്റെ അമരത്തുണ്ടായിരുന്നത് നോം പെൻഡുലോ എംഖത്ഷ എന്ന വിദ്യാർത്ഥിയാണ്. തലക്കെട്ടു കെട്ടി സമരരംഗത്തെ ഖത്ഷിയുടെ ചിത്രം ലോക ശ്രദ്ധ നേടി. സമരത്തെത്തുടർന്ന് ഫീസ് വർധിപ്പിക്കില്ലെന്ന് പ്രസിഡന്റ് ജേക്കബ് സുമയ്ക്കു തന്നെ നേരിട്ട് പ്രഖ്യാ പിക്കേണ്ടി വന്നു. അതുവരെയും ഒരു സാധാരണ സർവകലാശാലാ വിദ്യാർത്ഥിനി മാത്രമായിരുന്ന എംഖത്ഷ ഇപ്പോൾ ദക്ഷിോണാഫ്രിക്കയുടെ ഭാവി രാഷ്രട്രീയ നേതാവായാണു വിശേഷിപ്പിക്കപ്പെ ടുന്നത്.
- \* അമ്മ ജുതമതക്കാരിയാണെന്ന കാരണത്താൽ 77 വർഷം മുമ്പ് നാസിഭരണകുടം വിലക്കിയ ഗവേ ഷണം പൂർത്തിയാക്കിയത് 102–ാം വയസ്സിൽ. എൻബോർഗ് റാപ്പോർട്ടാണ് അടങ്ങാത്ത വിജ്ഞാനദാ ഹത്തിന്റെ പ്രതീകമായി ലോകമനസ്സിലിടം പിടിച്ചത്. ഡോക്ടറേറ്റ് നേടിയ ഏറ്റവും പ്രായംകൂടിയ വനിതയുമായി ഇവർ. 1938–ൽ ജർമനിയിൽ അഡോൾഫ് ഹിറ്റ്ലറുടെ ഭരണകൂടം ഡിഫ്തീരിയയെക്കു റിച്ചുള്ള അവരുടെ പഠനത്തിന് വിലങ്ങിടുകയായിരുന്നു. നാസിഭരണകൂടത്തിന്റെ ഇരകളായ മുഴുവൻ മനുഷ്യർക്കുമായാണ് റാപ്പോർട്ട് ഡോക്ടറേറ്റ് സമർപ്പിച്ചത്.
- \* അർജന്റീനയിലെ എം.പി.യും മുതിർന്ന രാഷ്ട്രീയ പ്രവർത്തകയുമായ വിക്ടോറിയ ഡോണ്ട പെരസ് പാർലമെന്റ് യോഗം ചേരുന്നതിനിടെ കുഞ്ഞിനെ മുലയുട്ടുന്ന ചിത്രം ലോകം സ്വീകരിച്ചു. പൊതുവി ടങ്ങളിൽ സ്ത്രീകൾക്ക് മുലയൂട്ടുന്നതിനുള്ള അവകാശത്തിനായി ശക്തമായി വാദിക്കുകയാണ് വിക്ടോ റിയ ഈ ചിത്രത്തിലൂടെ. (കടപ്പാട്: മാതൃഭൂമി 27/12/2015)

# ആഗോള ഹിജ്രി കലണ്ടർ മുസ്ലിം ലോകം ഒന്നിക്കുന്നു

അബ്ബുൽ ശുക്കൂർ തളത്തിൽ

തുർക്കിയിലെ ഇസ്തംബൂളിൽ തുർക്കി മതകാര്യവകുപ്പ് സംഘടിപ്പിച്ച 'ഹിജ്രി കലണ്ടർ കോൺഗ്രസ്സ്' ലോകത്ത് ഏകീകരിച്ച ഒരു ചന്ദ്രമാസ കലണ്ടർ നടപ്പിലാക്കാൻ തീരുമാനിച്ചിരിക്കുന്നു. മിക്കവാറും എല്ലാ രാജ്യ ങ്ങളിലേയും പ്രതിനിധികൾ പ്രസ്തുത സമ്മേളനത്തിൽ പങ്കെടുത്തു. ജ.എം. അലി മണിക്കുഫാനിന്റെയും ഹിജ്രി കമ്മിറ്റി ഓഫ് ഇന്ത്യയു ടെയും കാൽനൂറ്റാണ്ടു കാലത്തെ പരിശ്രമം ഭാഗികമായെങ്കിലും വിജ യിച്ചിരിക്കുന്നു. കലണ്ടറിന്റെ നിയമവും ഘടനയും ഖുർആൻ കൽപ നക്ക് വിധേയമായിരിക്കേണ്ടതുണ്ട്. ആയതിനായി ഹിജ്രി കമ്മിറ്റി തുടർന്നും പ്രവർത്തിക്കുന്നതാണ്.

**കാ**ഴിഞ്ഞുപോയ കാൽ നൂറ്റാണ്ട് കാലം 'ഹിജ്രി കമ്മിറ്റി ഓഫ് ഇന്ത്യ' വി.ഖുർ ആനിൽ സുവ്യക്തമായതും എന്നാൽ വിശ്വാസികളിൽ നിന്നും നഷ്ടപ്പെട്ടുപോയതു മായ ഇസ്ലാമിക കലണ്ട റിനെ ജനങ്ങളുടെ മുമ്പാകെ അവതരിച്ചിക്കുകയും ബോധനം നൽകുകയും ചെയ്തുവരുന്നു. സാധാരണ ക്കാരായ ആയിരങ്ങൾ ഖുർ ആൻ പഠിക്കുകയും ഹിജ്രി കലണ്ടർ അംഗീകരിക്കുകയും ജീവിതം അതനുസരിച്ച് ചിട്ട പ്പെടുത്തുകയും നോമ്പും പെരുന്നാളുകളും മറ്റാഘോഷ ങ്ങളും നടത്തുകയും ചെയ്യു ന്നു. എന്നാൽ കേരളത്തിലെ മുസ്ലിം പണ്ഡിതസഭകൾ ഖുർആനിക കലണ്ടർ വൃവ സ്ഥയെ പഠിക്കാനോ അംഗീക രിക്കുവാനോ തയ്യാറാവുന്നില്ല എന്നു മാത്രമല്ല അന്ധമായി കലണ്ടറിനെ നിഷേധിക്കുക

യുമാണ് ചെയ്തു വരുന്നത്.

സന്തോഷകരമെന്നു പറയ ട്ടെ. ഇക്കഴിഞ്ഞ ഹി. 1437 ശഅ ബാൻ 21, 22, 23 (2016 മെയ് 28, 29, 30) തിയ്യതികളിൽ തുർക്കിയിലെ ഇസ്തംബുളിൽ തുർക്കി മതകാര്യവകുപ് സംഘടിപ്പിച്ച 'ഹിജ്രി കല ണ്ടർ കോൺഗ്രസ്സ്' ലോകത്ത് ഏകീകരിച്ച ഒരു ചന്ദ്രമാസ കലണ്ടർ നടപ്പിലാക്കാൻ തീരു മാനിച്ചിരിക്കുന്നു. മിക്കവാറും എല്ലാ രാജ്യങ്ങളിലേയും പ്രതി നിധികൾ പ്രസ്തുത സമ്മേള നത്തിൽ പങ്കെടുത്തു. ജ.എം. അലി മണിക്കുഫാനിന്റെയും ഹിജ്രി കമ്മിറ്റി ഓഫ് ഇന്ത്യ യുടെയും കാൽനൂറ്റാണ്ടു കാലത്തെ പരിശ്രമം ഭാഗികമാ യെങ്കിലും വിജയിച്ചിരിക്കുന്നു. കലണ്ടറിന്റെ നിയമവും ഘട നയും ഖുർആൻ കൽപനക്ക് വിധേയമായിരിക്കേണ്ടതുണ്ട്. ആയതിനായി ഹിജ്രി കമ്മിറ്റി തുടർന്നും പ്രവർത്തിക്കുന്നതാ

ണ്. ലോകം കലണ്ടറിലേക്ക് മടങ്ങുമ്പോൾ കാപ്പാട് മോഡൽ കാഴ്ച അവസാനി പ്പിച്ച് ഹിജ്രി കമ്മിറ്റിയോ ടൊപ്പം ലോകത്തിന് മുമ്പെ നടക്കാൻ കേരള മുസ്ലിംകൾ തയ്യാറാവണമെന്ന് ഞങ്ങൾ ആഹ്വാനം ചെയ്യുന്നു.

നബി(സ)യോ ഖലീഫ മാരോ 29–ാം തിയ്യതി സുര്യാ സ്തമയശേഷം പടിഞ്ഞാറെ ചക്രവാളത്തിൽ അസ്തമയ ഹിലാൽ നോക്കുകയോ, കാണുകയോ നോക്കാൻ കല്പിക്കുകയോ ചെയ്തിട്ടില്ല. സംസ്ഥാനങ്ങൾ ഭാഷാ പ്രകാരം ആകാശത്തിന് അതിർത്ഥി നിശ്ചയിക്കുന്ന തിനോ വടക്കും തെക്കും തിയ്യതി മാറ്റുന്നതിനോ ഖുർ ആനിൽ നിന്നോ നബിചര്യ യിൽ നിന്നോ തെളിവു നൽകാൻ കഴിയുന്നില്ലെന്നുമാ ത്രമല്ല, ഖുർആൻ തഫ്സീറു കളിൽ മാസത്തിലെ അവ സാന രാത്രിയിൽ ചന്ദ്രനെ കാണുകയില്ല എന്നു വ്യക്ത മായി രേഖപ്പെടുത്തിയിട്ടും അതുസ്വീകരിക്കാനും ഇക്കാ ലത്തെ മുസ്ലിം പണ്ഡി തൻമാരും ഖാദിമാരും തയ്യാറാ വുന്നില്ല. സൂറ: യൂനുസിലെ 5-ാം ആയത്തിന്ന് ഖുർആൻ വ്യാഖ്യാതാക്കൾ മാസത്തിലെ അവസാനത്തെ ഒന്നോ രണ്ടോ രാത്രികളിൽ ചന്ദ്രനെ കാണുകയില്ല എന്ന് വിശദീക രിച്ചിട്ടുണ്ട്.(ജലാലൈനി തഫ് സീർ പരിഭാഷയും അമാനി മൗലവിയുടെ തഫ്സീറും നോക്കുക).

#### എന്താണു നോക്കാൻ പറ ഞ്ഞത്?

ആകാശങ്ങളും ഭൂമിയും സൃഷ്ടിച്ച ദിവസം അല്ലാഹു രേഖപ്പെടുത്തിയതനുസരിച്ച് അല്ലാ ഹു വി ന്റെയടുക്കൽ മാസങ്ങളുടെ എണ്ണം 12 ആകു ന്നു. അവയിൽ 4 മാസം പവി ത്രങ്ങളാകുന്നു. അതാണ് ദീനുൽ ഖയ്യിമ് (9:36). നബി( സ)യുടെ വിശദീകരണത്തിൽ നിന്നും മേൽപ്പറഞ്ഞ മാസ ങ്ങൾ ചന്ദ്രമാസങ്ങളാണെന്നു വ്യക്തമായി. എങ്കിൽ എന്തു കൊണ്ട് ദീനുൽ ഖയ്യിമാ ണെന്നു അല്ലാഹു പറഞ്ഞ കലണ്ടറിനെ മുസ്ലിംകൾ സ്വീകരിക്കുന്നില്ല. നേരായ, വക്രതയില്ലാത്തതും പര ലോക വിചാരണയിൽ(യൗമു ദ്ദീൻ) ചോദ്യം ചെയ്യപ്പെടുന്ന തുമാണ് കലണ്ടർ വിഷയ മെന്നു ഞങ്ങൾ വീണ്ടും ഉണർത്തുന്നു. മുസ്ലിംകൾ ഈ കലണ്ടർ പുനഃസ്ഥാപിച്ചേ തീരൂ.

ചന്ദ്രക്കലകൾ(അഹില്ല) ജനങ്ങൾക്ക് പൊതുവിലും മുസ്ലിംകൾക്ക് ഹജ്ജി

ഒരു മാസത്തിൽ അവ സാനം കാണുന്ന കല കിഴക്കെ ചക്രവാള ത്തിൽ പ്രഭാതത്തോട ടുത്ത സമയത്താണ്. ഇതാണു ഉർജ്ജനുൽ ഖദീം. ഒന്നാം തിയ്യതി ഹിലാൽ സന്ധ്യക്ക് കാണുന്നു. ഇതിന്നിട യിൽ ചന്ദ്രനെ തീരെ കാണാത്ത ദിവസമാണ് യൗമുൽ ഗുമ്മ്. അഥവാ നമ്മുടെ ഭാഷയിലെ അമാവാസി. ഇങ്ങനെ ഭൂമിയിൽ നിന്നും ചന്ദ്രനെ കാണാതാ വുന്ന ദിവസം മാസം അവസാനിച്ചതായി കണക്കാക്കണം – 'ഫഖ്ദുറൂലഹൂ' എന്നാണ് നബി(സ) പഠിപ്പിച്ചിട്ടുള്ളത്.

ന്റെയും കാലം(തിയ്യതികൾ മവാഖീത്ത്) കാണിക്കു ന്നു(2:189). ഹിലാലിനെകുറി ച്ചല്ല, അഹില്ല(വൃദ്ധിക്ഷയ ങ്ങൾ)യെക്കുറിച്ചാണ്, തിയ്യതി എന്നല്ല തിയ്യതികൾ(മവാഖീ ത്ത്) എന്നാണ് ഖുർആനിലു ള്ളത്. ചന്ദ്രന്റെ ദൃശ്യമാവു ന്നതും കാണാൻ കഴിയുന്നതു മായ എല്ലാ കലകളും നോക്കി അതതുദിവസത്തെ തിയ്യതി നിശ്ചയിക്കണമെന്നാണ് ഖുർ ആൻ ഇവിടെ കൽപ്പിക്കുന്നത്. ഓരോ ചന്ദ്രക്കലക്കും ഒരു സ്ഥാനമുണ്ട്. ഇതാണു മൻസിൽ. ഖുർആൻ പറയു ന്നത്:

''ചന്ദ്രന്ന് വിവിധ ഘട്ട

ങ്ങൾ(മനാസിൽ) നിശ്ചയിച്ചി രിക്കുന്നു. അതിലൂടെ കടന്നു പോയി ചന്ദ്രൻ ഉണങ്ങിവ ളഞ്ഞ ഈത്തപ്പനയുടെ പഴ കിയതണ്ടുപോലെ (ഉർജ്ജു നുൽഖദീം) ആയിത്തീരു ന്നു."(36:39).

മേൽ രണ്ടായത്തുകളും ഒരുമിച്ചുവായിക്കുക. ചന്ദ്രന്ന് 30 കലകൾ ഉണ്ടെങ്കിൽ 30 മണ്ഡലങ്ങളും ഉണ്ടായിരി ക്കും. അതിൽ അവസാ നത്തെ മണ്ഡലത്തിൽ ചന്ദ്ര നെത്തുമ്പോൾ പ്രസ്തുത കല കാണുകയില്ല. 29 കലക ളുള്ള മാസത്തിൽ 28 കലകൾ കാണാൻ കഴിയുന്നതാണ്. അവസാനദിവസം രാവി ലെയും വൈകുന്നേരവും ചന്ദ്രക്കല കാണുകയില്ല. പ്രസ്തുത ദിവസം സൂര്യനും ഭൂമിക്കുമിടയിൽകൂടി ചന്ദ്രൻ മറി കടക്കുന്ന താണ് (36: 40)സൂര്യനും ചന്ദ്രനും ഒരേ മൻസിലിൽ ഉദിക്കുകയും അസ്തമിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന ദിവസം, ഈ ദിവസം ചന്ദ്രനെ ഭൂമിയിൽ നിന്നും കാണുക യില്ല എന്നതാണ് മുഫസ്സിരീ ങ്ങളും പറഞ്ഞിട്ടുള്ളത്. അവ സാനമായി കണ്ണുകൊണ്ടു കാണുന്ന കലയെയാണ് ഉർജ്ജൂനുൽ ഖദീം എന്നു പറ ഞ്ഞിട്ടുള്ളത്. ഉർജ്ജൂനുൽ ഖദീം കാണുകയും അടുത്ത ദിവസം ഭൂമിയിലൊരിടത്തു നിന്നും ചന്ദ്രനെ കാണാതാവു കയും ചെയ്താൽ പ്രസ്തുത ദിവസം മാസം അവസാനിച്ച തായി കണക്കാക്കണം. "ഉദി ച്ചുയരുന്ന സൂര്യനും അതിന്റെ പ്രഭയും തന്നെയാണു സത്യം, അതിനെ തുടർന്നുവ രുന്ന ചന്ദ്രൻ തന്നെയാണു സത്യം" (91:02). ഈ ആയ ത്തിനെ വിശദീകരിച്ചുകൊണ്ട്

ഇബ്നു കസീർ തഫ്സീറിൽ ഒരു ശാസ്ത്രപണ്ഡിതനെ ഉദ്ധ രിക്കുന്നുണ്ട്. അദ്ദേഹം പറയു ന്നത് ഒരു മാസത്തിൽ ആദ്യ പകുതിയിൽ ആദ്യം ഉദിക്കു ന്നതും അസ്തമിക്കുന്നതും സുര്യനായിരിക്കും. ചന്ദ്രൻ അതിനെ തുടർന്നാണ് ഉദിക്കു ന്നതും അസ്തമിക്കുന്നതും. രണ്ടാം പാതിയിൽ ആദ്യം ഉദി ക്കുന്നതും അസ്തമിക്കു ന്നതും ചന്ദ്രനായിരിക്കും. സുര്യൻ പിന്നാലെയായിരി

ഒരു മാസത്തിൽ അവ സാനം കാണുന്ന കല കിഴക്കെ ചക്രവാളത്തിൽ പ്രഭാതത്തോടടുത്ത സമയ ത്താണ്. ഇതാണു ഉർജ്ജനുൽ ഖദീം. ഒന്നാം തിയ്യതി ഹിലാൽ സന്ധ്യക്ക് കാണു ന്നു. ഇതിന്നിടയിൽ ചന്ദ്രനെ തീരെ കാണാത്ത ദിവസമാണ് യൗമുൽ ഗുമ്മ്. അഥവാ നമ്മുടെ ഭാഷയിലെ അമാവാ ഭൂമിയിൽ ഇങ്ങനെ നിന്നും ചന്ദ്രനെ കാണാതാ വുന്ന ദിവസം മാസം അവസാ നിച്ചതായി കണക്കാക്കണം – 'ഫഖ്ദുറൂലഹൂ' എന്നാണ് നബി(സ) പഠിപ്പിച്ചിട്ടുള്ളത്. ഒന്നാം തിയ്യതി സന്ധ്യക്ക് പടി ഞ്ഞാറിൽ കാണുന്ന ഒന്നാം മൻസിലിലെ ഒന്നാം ഹിലാൽ മുതൽ 28cmo 29cmo കിഴക്കെ ചക്രവാളത്തിൽ പ്രഭാതത്തിൽ കാണുന്ന 'ഉർജ്ജൂനുൽ ഖദീം' വരെ യുള്ള എല്ലാ കലകളെയും നോക്കുകയും കാണുകയും തിയ്യതി കണക്കാക്കുകയും ചെയ്ത് ചന്ദ്രനെ കാണാതാ വുന്ന അമാവാസി ദിവസം മാസത്തിന്റെ അവസാനമായി കണക്കാക്കി അടുത്തദിവസം പുതുമാസം തുടങ്ങുന്ന തികച്ചും പ്രകൃതിദത്തവും

ഓരോ ഹിലാലിന്നും ഓരോ നിശ്ചിത മൻസിൽ. കലണ്ടറിൽ തിയ്യതി നോക്കുന്നതു പോലെ ആകാശത്ത് ചന്ദ്രൻ ഏതു മൻസി ലിലാണെന്ന് നോക്കി തിയ്യതി പറയാൻ കഴി യൂന്ന വിധത്തിൽ അല്ലാഹു അത് സംവി ധാനിച്ചിരിക്കുന്നു. ചന്ദ്രൻ ഏതു മൻസി ലിലാണെന്ന് അളന്നു തിട്ടപ്പെടുത്താവുന്നതാ ണ്. ആയതിനുള്ള ഭൗതിക വിജ്ഞാനം കരഗതമാവുകയും ഉപകരണങ്ങൾ കണ്ടു പിടിക്കുകകയും ചെയ്താൽ കണക്കു കുട്ടി തിയ്യതി നിശ്ച യിക്കാം എന്നാണ് ഖുർആൻ ആശയം. "സൂര്യനും ചന്ദ്രനും കണക്കനുസരിച്ചാവു ന്നു"(സഞ്ചരിക്കുന്ന ത്)(55:05) എന്നു പറഞ്ഞ ഖുർആൻ ചന്ദ്രന്റെ മൻസിൽ 'ഹിസാബ്' നടത്താ നുള്ള അറിവ് നൽകു ന്നതായും പറഞ്ഞിരി ക്കുന്നു(10:5).

ലളിതവും ലോകത്തെല്ലായി ടത്തും തിയ്യതി ഏകീകരി ക്കാൻ കഴിയുന്നതുമായ സംവിധാനത്തെ അടിസ്ഥാ നമാക്കാനുള്ള കല്പനയാണ്

'ജഅലല്ലാഹുൽ അഹില്ലത്ത മവാഖീത്തൻ, സുമുലി -റുഅ്യതിഹി വ അഫ്തറുലി റുഅ്യതിഹി ഫഇൻ ഗുമ്മ ഫഖദ്യാഹു' എന്ന ഹദിസ് നൽകുന്നത്.

സുറഃ യുനുസ് 5-ാം ആയ ത്തിൽ ചന്ദ്രന്ന് മണ്ഡലങ്ങൾ നിശ്ചയിച്ചിരിക്കുന്നു. നിങ്ങൾക്ക് അവയുടെ പ്രായ ത്തിന്റെ എണ്ണം അറിയുന്ന തിനും കണക്കുകുട്ടുന്നതിനും വേണ്ടി എന്നുപറയുന്നു.

ഓരോ ഹിലാലിന്നും ഓരോ നിശ്ചിത മൻസിൽ. കലണ്ടറിൽ തിയ്യതി നോക്കു ന്നതുപോലെ ആകാശത്ത് ചന്ദ്രൻ ഏതു മൻസി ലിലാണെന്ന് നോക്കി തിയ്യതി പറയാൻ കഴിയുന്ന വിധത്തിൽ അല്ലാഹു അത് സംവിധാനിച്ചി രിക്കുന്നു. ചന്ദ്രൻ ഏതു മൻസിലിലാണെന്ന് അളന്നു തിട്ടപ്പെടുത്താവുന്നതാണ്. ആയതിനുള്ള ഭൗതിക വിജ്ഞാനം കരഗതമാവു കയും ഉപകരണങ്ങൾ കണ്ടു പിടിക്കുകകയും ചെയ്താൽ കണക്കുകൂട്ടി തിയ്യതി നിശ്ച യിക്കാം എന്നാണ് ഖുർആൻ ആശയം. "സൂര്യനും ചന്ദ്രനും കണക്കനുസരിച്ചാവുന്നു"(സ ഞ്ചരിക്കുന്നത്)(55:05) എന്നു പറഞ്ഞ ഖുർആൻ ചന്ദ്രന്റെ മൻസിൽ 'ഹിസാബ്' നടത്താ നുള്ള അറിവ് നൽകുന്ന പറഞ്ഞിരിക്കു തായും ന്നു(10:5). ഇതിൽ നിന്നും കണക്കുകൂട്ടി കലണ്ടറുണ്ടാ ക്കണമെന്നും കലണ്ടറനുസ രിച്ച് നോമ്പും പെരുന്നാളു കളും ഹജ്ജും സക്കാത്തും അനുഷ്ഠിക്കണമെന്നും ആയത് ദീനുൽ ഖയ്യിമാ ണെന്നും അതിനാൽ നിർബ ന്ധമാണെന്നും വ്യക്തമായിരി ക്കുന്നു.

### ആഗോള ഇസ്ലാമിക കലണ്ടർ

### തർക്കപരിഹാരത്തിന് തുർക്കിയിൽ തുടക്കം

മുസ്തഫ മുഹമ്മദ്
(ജന.സെക്രട്ടറി, HCI)

കാിലങ്ങളായി മുസ്ലിം ലോകത്ത് നിലനിൽക്കുന്ന ഒരു സങ്കീർണ്ണ വിഷയമാ ണല്ലോ കാലനിർണ്ണയത്തി ലുള്ള വിവാദം. വിശുദ്ധ ഖുർ ആന്റെ അടിസ്ഥാന നിർദ്ദേശ ങ്ങൾക്കും പ്രവാചക തിരുമേ നിയുടെ അദ്ധ്യാപനങ്ങൾക്കും വിരുദ്ധമായി നിഷിദ്ധ ദിനങ്ങ ളിൽ വ്രതവും ഈദ് ആഘോ ഷങ്ങളും മറ്റും ആചരിക്കേണ്ടി

ഒരാറ്റ ദിവസം ആചരി പുണ്യദിനങ്ങൾ ക്കേണ്ട രണ്ടും മൂന്നും ദിവസങ്ങളി ലേക്ക് നീണ്ടുപോകുന്നതിലെ അനൗചതൃവും, അനിസ്ലാമി കതയും തിരിച്ചറിയാതെ പോകുന്നു. ഇസ് ലാമിക പണ്ഡിതരും ചിന്തകരും ലോകാടിസ്ഥാനത്തിൽ തന്നെ കുറച്ചൊന്നു മല്ല എന്നാൽ ഇത് ഗുരുതരമായ അബദ്ധമാണെന്ന് മനസ്സിലാ ക്കി ഇക്കഴിഞ്ഞ 2016 മെയ് 28, 29, 30 തിയ്യതികളിൽ തുർക്കി യിലെ ഇസ്താംബൂളിൽ നടന്ന "ആഗോള ഹിജ്രി കലണ്ടർ ഐക്യകോൺഗ്രസ്സിന്" അര ഞ്ഞൊരുങ്ങിയത് മുന്ന് വർ ഷത്തെ ശ്രമഫലമായാണ്. തുർക്കിയിലെ മതകാര്യവകു പ്പാണ് (Directorate of Relegious Affairs) ഈ വേദിയൊരുക്കിയ ത്. നീണ്ട 4 പതിറ്റാണ്ട് കാല മായി ചർച്ചയ്ക്കും തല പുക ച്ചിലിനും, കുവൈറ്റും, സൗദി അറേബ്യയും മുമ്പ് തുർക്കി തന്നെയും ആതിഥ്യം ഒരുക്കി യിരുന്നു. എന്നാൽ പറയ ത്തക്ക പുരോഗതിയോ, സമന്വ യമോ വിഷയത്തിൽ ഉണ്ടാക്കാ നാകാതെ അന്നൊക്കെ പിരി ഞ്ഞു പോയ പണ്ഡി ത ന്മാ രെയും ഗോളശാസ്ത്രജ്ഞ രെയും വീണ്ടും വിളിച്ചുവ രുത്തി ചർച്ചയും സംവാദവു മായി മൂന്ന് ദിനങ്ങൾ. ഒടുവിൽ ഭൂരി പക്ഷവും ആഗ്രഹി ച്ച പോലെ ഒരു ഫലപ്രാ പ്തിയും! ആഗോള മുസ്ലിം കൾക്ക് ഒരു കലണ്ടർ – ഒരൊറ്റ കലണ്ടർ!! അല്ലാ ഹു വിന് സ്തുതി!

പ്രശ്നങ്ങൾക്കെല്ലാം ഇതോടെ പരിഹാരമായി എന്ന് പറയാറായിട്ടില്ല. നൂറ്റാണ്ടുക വഴിമാറിപ്പോയ ചിന്തക്കും സങ്കൽപത്തിനും, വിശിഷ്യാ ബഹുഭൂരിപക്ഷം വിശ്വാസികളുടെ മനസ്സുകളിൽ സ്ഥിരപ്രതിഷ്ഠ നേടിയ ഒര ബദ്ധം പെട്ടെന്ന് മാറ്റിയെടുക്കാ നാകില്ലായെന്നത് സ്വാഭാവിക മാണ്. ഹിജ്റ കമ്മിറ്റി ഓഫ് ഇന്ത്യയുടെ പ്രതിനിധികളായി പങ്കെടുത്ത പ്രസി. ജനാബ് ഇർശാദ് സേട്ടും, എഞ്ചി. അബ്ദുൽ ലത്തീഫ് ഉമരി, ജിദ്ദ യിൽ നിന്നുള്ള ക്യാപ്റ്റൻ ഫർഹാദ് സിദ്ധീഖി, ഒപ്പം ഈ ലേഖകനും ഇത്തരത്തിൽ ഒരു വിധി കോൺഫറൻ സിന്റെ മൂന്നാം ദിവസം ഉണ്ടാ കുമെന്ന് ഒട്ടും പ്രതീക്ഷിച്ചത ല്ല. കാരണം ഡോ. യൂസു ഫുൽ ഖർദാവി അടക്കമുള്ള പ്രമുഖരായ പല പണ്ഡിത ന്മാരും അവരുടെ വീക്ഷണം അവതരിപ്പിച്ചു. ലോകത്ത് 'ഒരു ദിവസം' നോമ്പോ പെരു ന്നാളോ വരില്ല. ഉരുണ്ട ഭൂമി യുടെ അവസ്ഥ വെച്ച് അത് യാഥാർത്ഥ്യമാകില്ല. സമയവ്യ

ത്യാസം പരിഗണിച്ച് രണ്ട് ദിന ത്തിലാകാനേ തരമുള്ളൂ എന്നായിരുന്നു തുടക്കത്തിൽ പ്രകടിപ്പിച്ചത്. എന്നാൽ പഠന ങ്ങളും ചർച്ചകളും കൂടുതൽ നടന്ന ശേഷം എല്ലാവരു ടെയും അഭിപ്രായം ഒരു ദിന ത്തിലെ വൃത്തത്തിൽ തന്നെ സ്വാഭാവികമായി അവ ഉണ്ടാ യിത്തീരുമെന്നായി. സഊദി പണ്ഡിതന്മാരടക്കം അതിൽ യോജിപ്പ് അറിയിച്ചു.

ലോകത്തിലെ 57 രാഷ്ട്രങ്ങ ളിൽ നിന്നും പങ്കെടുത്ത 121 പ്രതിനിധികൾക്കിടയിൽ സമാ പനദിനം സുതാര്യമായ രീതി യിൽ വോട്ടെടുപ്പും നടത്തി. 80 വോട്ടുകൾ – Single Calendar നെ അനുകൂലിക്കുന്നതായും 27 പേർ Dual Calender നെയും 14 പേർ Not yet decided എന്നും രേഖപ്പെടുത്തി. അല്ലാഹുവിനു സ്തുതി!

ഈ വിഷയത്തിൽ ജ. അലി മണിക്ഫാന്റെ വർഷങ്ങ ളുടെ മഹാപരിശ്രമത്തിന് ആഗോളതലത്തിൽ തന്നെ അംഗീകാരം ലഭിച്ചിരിക്കുകയാ ണ്. ഹിജ്റി കമ്മിറ്റി ഓഫ് ഇന്ത്യക്കും ഇതേറെ സതോഷം നൽകുന്നു. തുർക്കി യിൽ എന്നാൽ തുടക്കം കുറിച്ചെങ്കിലും ഏക കലണ്ടർ – ഐക്യകലണ്ടർ – എന്നതിലേക്ക് എത്തിച്ചേരാൻ നിർണ്ണയിക്കേണ്ട ഉപാധി കൾക്ക് ലോകത്തെല്ലായി ടത്തും സമന്വയത്തിൽ എത്തേണ്ടതുണ്ട്. നമ്മുടെ സജീവ ശ്രദ്ധയും കഠിനാദ്ധാ നവും ഈ രംഗത്ത് അത്യനി വാര്യമാകുന്നു.

# ഞ്ഞൻ ഖുർആനികൾ ഹദീസുകളോ, വേണ്ടതില്ല!

ഞങ്ങൾ ഖുർആനികളാണ്. ഹദീസുകൾ പിൽക്കാലത്തെ നവീന സൂഷ്ടികളാണ്. അത് ഇസ്ലാമിന്നാവശ്യമില്ല - ഹദീസുകളോ, അതൊട്ടും വേണ്ടതില്ല എന്ന് അതിവിദഗ്ധമായി സമർത്ഥിക്കുന്നവർ വിശുദ്ധ ഖൂർആനിനെത്തന്നെ നിഷേധിക്കുകയാണ് ചെയ്യുന്നത്.

അർഫനാർ 29−ാം ലക്ക ത്തിലെ ഖുർആൻ ചിന്തക ളിലും തിരുമൊഴിപ്പൊരുൾ ലേഖനത്തിലും പറഞ്ഞ കാര്യങ്ങളിലെ തുടർച്ചയാണീ ലേഖനം. പ്രവാചകൻ വെറും ഒരു പോസ്റ്റുമാൻ ഡ്യൂട്ടി നിർവ്വഹിച്ചവനല്ല. മോഡേൺ മുഫ്തിമാർ ഹദീസുകൾക്ക് നേരെ ക്രൂരമായ അമ്പുകൾ എയ്തുവിട്ട് പ്രവാചകചര്യ യുടെ അപ്രമാദിത്വത്തെ തകർക്കുന്നതിന്നെതിരിലുള്ള പഠനമായിരുന്നു ആ ലേഖന ങ്ങൾ.

ഞങ്ങൾ ഖുർആനികളാ ണ്. ഹദീസുകൾ പിൽക്കാ ലത്തെ നവീന സൃഷ്ടികളാ ണ്. അത് ഇസ്ലാമിന്നാവശ്യ ഹദീസുകളോ, അതൊട്ടും വേണ്ടതില്ല എന്ന് അതിവിദഗ്ധമായി സമർത്ഥി ക്കുന്നവർ വിശുദ്ധ ഖുർആ നിനെത്തന്നെ നിഷേധിക്കുക യാണ് ചെയ്യുന്നത്. പ്രവാച കനു ശരീഅത്തിന്റെ നിർമ്മാ

ണത്തിൽ നിർണ്ണായക പങ് അല്ലാഹു വകവെച്ചു കൊടു ത്തിട്ടുള്ളതാണ്. പ്രവാചകനെ അല്ലാഹുവാണ് മനുഷ്യരി ലേക്ക് നിയോഗിച്ചത്. ഖുർ ആൻ മുലപ്രമാണമാണ്. മനു ഷ്യന്റെ പച്ചയായ ജീവിതത്തി ലേക്ക് ആ വിശുദ്ധ ഖുർആൻ പ്രായോഗികമാക്കാനാണ് പ്രവാചകനിയോഗം തന്നെ. അതുകൊണ്ടുതന്നെ പ്രവാച കനെ ഓരോ ചലനത്തിലും അല്ലാഹു തുടർന്നും സംര ക്ഷിച്ചും അദ്ദേഹത്തിലൂടെ ദീൻ പൂർണ്ണമാക്കി സമർപ്പി ച്ചു. അവിടുത്തെ ജീവിത ത്തിന്റെ ഏടുകളാണ് പ്രവാച കശിഷൃന്മാരും അവരെ തുടർന്നു വന്ന വരു മായ നിഷ്കളങ്ക തലമുറ അവർ ക്കാകുന്ന വിധം സൂക്ഷ്മത യോടെ ഉല്ലേഖം ചെയ്തു ലോകത്തിനു സമർപ്പിച്ചതും. എല്ലാറ്റിലുമെന്ന പോലെ അതിലും ചിലരുടെ കൈകട ത്തലുകളും സ്വാർത്ഥ താൽ പര്യങ്ങളും സ്വാഭാവികമായും സംഭവിച്ചു എന്നതും സത്യമാ ണ്. അതു തിരിച്ചറിഞ്ഞ മഹാ സൂക്ഷ്മശാലികളും നിഷ്കള ങ്കരും ഇസ്ലാമിനോടും പ്രവാ ചകനോടും കൂറും ഭക്തിയും ഗുണകാംക്ഷയുമുള്ള ഹദീസ് നിദാനശാസ്ത്രപടുക്കൾ (ഉല മാഉ ഉസ്വുലുൽ അഹാദിസ്) ഹദീസുകളിൽ വന്നുചേർന്ന മുഴുവൻ പ്രശ്നങ്ങളും നിരീ ക്ഷണ ഗവേഷണ പഠനവിധേ യമാക്കി. അവയിലെ നേരും – നുണയും കല്ലും പതിരും കഠി നത്യാഗത്തോടെ വേർതിരിച്ചു ലോകത്തിനു സമർപ്പിച്ചു. അതോടെ നിഷ്പക്ഷരും നിഷ്കളങ്കരുമായ ഏതൊരു പഠിതാവിനും സത്യാസത്യം വിവേചിച്ചറിയുവാൻ കഴിയു മാറായി. വിശുദ്ധ ഖുർആ നിന്റെ ആന്തരികസത്തയ്ക്ക് നിരക്കാത്തതെല്ലാം മാറ്റിവ യ്ക്കാനും അല്ലാത്തവ സ്വീക രിച്ച് ഇസ്ലാമിനെ സംരക്ഷി ക്കാനും എളുപ്പത്തിൽ സാധി ക്കുന്ന വിധം സംവിധാന മായി. ഈ യാഥാർത്ഥ്യം മറ ച്ചുവെച്ച്, ഞങ്ങൾ ഖുർആനി കൾ, ഹദീസുകളോ അതൊ ട്ടും വേണ്ടതില്ല, അവ വാറോ ലകളാണ് എന്ന് നിഷ്ക രുണം തള്ളിക്കളയുന്നവർ മതത്തെ പരസ്യമായി തകർ ക്കാൻ ഇറങ്ങിയവർ തന്നെയാ ണ്. മുഹദ്ദിസുകളെയും നിദാ നശാസ്ത്രജ്ഞന്മാരെയും മഹാരഥന്മാരായ പണ്ഡിതന്മാ രെയും ഒന്നടങ്കം സംശയ ത്തിന്റെ മുൾമുനയിൽ കയറ്റി നിർത്തി ക്രൂശിച്ച് അവരെ തെറിവിളിക്കുന്ന ജുഗുപ്സാവ ഹമായ സംസ്കാരമാണ് ആധുനിക ഹദീസ് നിഷേധി ഹദീസുകളിലാണിവർ വിശ്വ സിക്കുന്നത്" എന്ന അർത്ഥം നൽകിയിട്ടാണ് സർക്കസ് കളിക്കുന്നത്. വിശുദ്ധ ഖുർ ആനിൽ നാലിടത്താണ് ഈ പ്രയോഗം വന്നിട്ടുള്ളത്. സൂറ. അൽ അഞ്റാഫ്: 185; സൂറ. അൽ ജാസിയ: 6; സൂറ. അത്ത്വൂർ: 34; സൂറ. അൽ മുർസലാത്ത്: 50 എന്നിവയാ ണവ. നാം ഹദീസുകളായി സ്വീകരിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുന്ന, പ്രവാചക കാലത്തിനുശേഷം രചിക്കപ്പെട്ട ഹദീസു ഗ്രന്ഥ ങ്ങളിൽ സമാഹരിക്കപ്പെട്ട പ്രവാചക വചനങ്ങളെന്ന ഹദീസുകളെ നിഷേധിക്കു വാൻ ആഹ്വാനം ചെയ്യുക

ന്നത്!

ഉദ്ധരിച്ച നാല് സൂക്തങ്ങളിലും പറയപ്പെട്ടത് പ്രവാചക വചനത്തെ നിഷേ ധിക്കാനോ നിരാകരിക്കാനോ അല്ല. നോക്കുക: സൂറ. അൽ അഅ്റാഫ് 185 പൂർണ്ണമായി എടുക്കുക. "ആകാശഭൂമിക ളുടെ ആധിപതുരഹസു ത്തെപ്പറ്റിയും അല്ലാഹു സൃഷ്ടിച്ച ഏതൊരു വസ്തു വെപ്പറ്റിയും അവരുടെ അവധി അടുത്തിട്ടുണ്ടായി രിക്കാം എന്നതിനെ പ്പറ്റി യും അവർ ചിന്തിച്ചു നോ ക്കുന്നില്ലേ? ഇതിന്നപ്പുറം മറ്റേതൊരു വൃത്താന്തത്തി ലാണിവർക്ക് വിശ്വസിക്കാൻ

പ്രവാചക കാലത്തിനുശേഷം രചിക്കപ്പെട്ട ഹദീസു ഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ സമാഹരിക്ക പ്പെട്ട പ്രവാചക വചനങ്ങളെന്ന ഹദീസുകളെ നിഷേധിക്കുവാൻ ആഹ്വാനം ചെയ്യു കയാണോ ഈ ഖുർആൻ വചനങ്ങൾ? ഖുർആൻ അവതരിപ്പിക്കപ്പെടുമ്പോൾ നിലവിലില്ലാത്ത ഹദീസുകളെക്കുറിച്ച് അല്ലാഹു വളരെ നേരത്തെ പ്രസ്താവിച്ചു എന്നു നാം മനസ്സിലാക്കേണമോ? ഹദീസുകളെ ഒന്നടങ്കം നിഷേധിക്കാനും തദ്വാരാ ഇസ്ലാമിനെ തകർക്കാനും തീരുമാനിച്ചുറച്ച ശേഷം അതിനു തെളിവു തേടി നട ക്കുമ്പോൾ 'ഹദീസ്' എന്ന പദം വന്ന ഖുർആൻ വചനത്തെ സന്ദർഭത്തിൽ നിന്ന ടർത്തിയെടുത്ത് അവതരിപ്പിച്ച് വിശ്വാസികളെ വഞ്ചിക്കുകയാണിവർ ചെയ്യുന്നത്!

കൾ പുലർത്തുന്നത്. ആ മഹാരഥന്മാരെല്ലാം ഇവരെ പ്പോലെ കള്ളന്മാരും ദുർബല വിശ്വാസികളും സ്വാർത്ഥംഭരി കളും തന്നെപ്പൊക്കികളുമാ ണെന്നാണിവർ ധരിച്ചിരിക്കു

ഈ ഹദീസ് നിഷേധികൾ മുഴത്തിനു മുഴമായി പറയുന്ന ചില ഖുർആൻ സൂക്തങ്ങ ളുടെ സന്ദർഭങ്ങളിൽ നിന്ന ടർത്തിയെടുത്ത് ദുർവ്യാഖ്യാ നിക്കുന്നവ പഠന വിധേയമാ ക്കേണ്ടതുണ്ട്. "ഫബി അയ്യി ഹദീസിൻ ബഅ്ദഹു യുഅ ്മിനൂൻ" എന്ന വചനത്തിനു "ഈ ഖുർആനല്ലാത്ത ഏതു യാണോ ഈ ഖുർആൻ വച നങ്ങൾ? ഖുർആൻ അവതരി പ്പിക്കപ്പെടുമ്പോൾ നിലവിലി ല്ലാത്ത ഹദീസുകളെക്കുറിച്ച് അല്ലാഹു വളരെ നേരത്തെ പ്രസ്താവിച്ചു എന്നു നാം മന സ്സിലാക്കേണമോ? ഹദീസു കളെ ഒന്നടങ്കം നിഷേധി ക്കാനും തദ്വാരാ ഇസ്ലാ മിനെ തകർക്കാനും തീരുമാ നിച്ചുറച്ച ശേഷം അതിനു തെളിവു തേടി നടക്കുമ്പോൾ 'ഹദീസ്' എന്ന പദം വന്ന ഖുർആൻ വചനത്തെ സന്ദർഭ ത്തിൽ നിന്നടർത്തിയെടുത്ത് അവതരിപ്പിച്ച് വിശ്വാസികളെ വഞ്ചിക്കുകയാണിവർ ചെയ്യു കഴിയുക?" (വി.ഖു. 7: 185). മഹോന്നതനായ അല്ലാഹു വിന്റെ പ്രപഞ്ച സൃഷ്ടിപ്പിന്റെ യാഥാർത്ഥ്യങ്ങൾ (റുബൂബി യ്യ) നിഷേധിക്കുന്നവരോടുള്ള അല്ലാ ഹു വിന്റെ കനത്ത ചോദ്യമാണിത്. അന്തിമ വേദ ഗ്രന്ഥമായ ഈ ഖുർആനിൽ യാഥാർത്ഥ്യം ഞ്ഞിട്ടും വിശ്വസിക്കാതെ മറ്റേ തിൽ പറഞ്ഞാലാണ് നിങ്ങ ളിനി വിശ്വസിക്കുക എന്നാ ണിവിടെ അല്ലാഹു ചോദിക്കു ന്നത്. പ്രപഞ്ചത്തിന്റെ അന്യൂ നമായ വൃവസ്ഥയും ചരാച രങ്ങളുടെ സൃഷ്ടിമഹാ ത്മ്യവും പ്രപഞ്ചത്തിനും മനു ഷ്യനും വരാനിരിക്കുന്ന അന്തിമാവസ്ഥയും മഹ ത്തായ ദൃഷ്ടാന്തങ്ങളാണ്. ആ ദൃഷ്ടാന്തങ്ങളെക്കുറി വൃത്താന്തങ്ങൾ ച്ചുള്ള അല്ലാഹു ഖുർആനിലൂടെ നേരിട്ട് പറഞ്ഞിട്ടും വിശ്വസി ക്കാതിരിക്കുന്നത് മനുഷ്യ രുടെ കടുത്ത അപരാധമാ ണെന്നുണർത്തിയ ഈ വച നത്തെയാണ് പ്രവാചകന്റെ ഹദീസുകളെ നിഷേധിക്കാൻ തെളിവായുദ്ധരിക്കുന്നത്! ഹദീസ് തകർപ്പന്മാരുടെ പാപ്പ രത്തം എന്നല്ലാതെന്തു പറ യാൻ!

സൂറ. അൽ ജാസിയ 6-ാം വചനവും ഇപ്രകാരം പ്രപഞ്ച ദൃഷ്ടാന്തങ്ങളെ കുറിച്ചുള്ള

ങ്ങളിൽ 'വൃത്താന്തം' എന്ന ആശയത്തിൽ വന്ന പ്രയോ ഗത്തെ പ്രവാചകവചനങ്ങളാ കുന്ന ഹദീസുകൾ എന്ന് ദുർവ്യാഖ്യാനിക്കുകയാണി വിടെ ഹദീസു നിഷേധികൾ ചെയ്യുന്നത്. അല്ലാഹുവിന്റെ അസ്തി ത്വത്തെ കുറിച്ച് അല്ലാഹു തന്നെ വിശദീകരി ച്ചിട്ടും അവന്റെ പ്രാപഞ്ചിക തെളിവുകൾ ചൂണ്ടിക്കാണി ച്ചിട്ടും അവ തെളിവുകളായെ ടുക്കാതെ മറ്റാരുടെ ജൽപന ങ്ങളാകുന്ന വൃത്താന്തങ്ങളി ലാണ് നിങ്ങൾ അഭയം കൊള്ളുക എന്നാണിവിടെ ചോദ്യം. അല്ലാതെ പ്രവാചക ചര്യയുടെ വിശദീകരണമായ

വരട്ടെ." (വി.ഖു. 52: 34). ഇവി ടെയും ഹദീസ് എന്നതിനു വൃത്താന്തം എന്ന ഗഹനമായ ആശയമാണ് അല്ലാഹു ഉദ്ദേ ശിക്കുന്നതും പരാമർശിക്കുന്ന തും. ഖുർആൻ വചനത്തെ പോലെ സുഫലവും സമ്പൂർണ്ണവും അഗാധവും ആശയസമ്പുഷ്ടവുമായ ദൈവികവചനത്തിന് (ഹദീ സിനു) തത്തുല്യമായ ഏതെ ങ്കിലും വചനങ്ങളോ വൃത്താ ന്തങ്ങളോ മനു ഷ്യർക്കു സാധിക്കുമെങ്കിൽ കൊണ്ടു എന്ന വെല്ലു വിളി അല്ലാഹു നടത്തുകയാണിവി ടെ. അതെ നേർക്കുനേരെ ഖുർആൻ വചനമാകുന്ന

പ്രവാചക വചനങ്ങളെ സാമാനൃമായി, സാങ്കേതികമായ ഇസ്ലാമിക പരിപ്രേക്ഷ ത്തിൽ 'ഹദീസ്' എന്നു വിവക്ഷിക്കുന്നു. ഇതിനെ കുതന്ത്രക്കാരും ദുർബല വിശ്വാ സികളായ നിഷേധികളും എന്നും ദുരുപയോഗപ്പെടുത്താറുണ്ട്. അതാണിവിടെ ഹദീസ് നിഷേധികളിൽ നാം കാണുന്നത്. സൂറ: അൽ കഹ്ഫ് :6-ാം വചനം, സൂറ: അത്ത്വൂർ :34-ാം വചനം, സൂറ: അന്നജ്മ് :59-ാം വചനം, സൂറ: അൽ വാഖിഅ :81-ാം വചനം, സൂറ: അൽ ഖലം :44-ാം വചനം തുടങ്ങിയ അനേകം വചനങ്ങളിൽ ഖുർആനിന്റെ പര്യായമായി 'ഹദീസ്' എന്നു പറയുന്നു. ഈ യാഥാർത്ഥ്യങ്ങളെല്ലാം മറച്ചുവെച്ചാണ് ഈ നാശകാരികൾ പ്രവാചക വചനങ്ങളെ നിഷേധിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നത്.

വിശദീകരണത്തിനു ശേഷം എടുത്തു പറയുന്ന വചനമാ ണ്. "അല്ലാഹുവിന്റെ തെളി വുകളത്രെ അവ. സതൃപ്ര കാരം നാം താങ്കൾക്ക് അവ ഓതി കേൾപ്പി ക്കുന്നു. അല്ലാഹുവിനും അവന്റെ തെളിവുകൾക്കും പുറമെ ഇനി ഏതൊരു വൃത്താന്ത ത്തിലാണ് അവർ വിശ്വസി ക്കുന്നത്?" (വി.ഖു. 45: 6). പ്രപഞ്ച ദൃഷ്ടാന്തങ്ങളിലുള്ള കൃത്യമായി വൃത്താന്തം അല്ലാഹു അല്ലാതെ മറ്റാർ ക്കാണ് വിശദീകരിക്കാനാവു ക എന്നു സ്ഥിരീകരിക്കുക യാണിവിടെ. ഹദീസ് എന്ന പദത്തിന്റെ അനേകം അർത്ഥ

ഹദീസുകൾ അല്ല തന്നെ. മുടിനാരും ഈ നിഷേധി കൾക്ക് തുരുപ്പ് ശീട്ടോ?

ഖുർആൻ മുഹമ്മദ്(സ) സ്വന്തം കെട്ടിച്ചമച്ചുണ്ടാക്കുന്ന താണെന്ന സത്യനിഷേധിക ളുടെയും ബഹുദൈവാരാധക രുടെയും ജൽപനകൾക്കുള്ള കനത്ത മറുപടികൾ പറഞ്ഞു കൊണ്ട് അല്ലാഹു താക്കീ തോടെ ചോദിക്കുന്ന പരാ മർശമാണ് സൂറ: അത്വൂർ 34–ാം വചനം. അതിപ്രകാരമാ ണ്. "എന്നാൽ അവർ സത്യ വാന്മാരാണെങ്കിൽ ഇതു പോലുള്ളൊരു (ഹദീസ്) വൃത്താന്തം അവർ കൊണ്ടു

ദൃഷ്ടാന്തത്തെ 'ഹദീസ്' എന്ന ഖുർആന്റെ പര്യായപദം കൊണ്ട് വിവക്ഷിച്ചിരിക്കുക യാണ്. ഈ സന്ദർഭത്തെ യാണ് ഹദീസ് നിഷേധികൾ പ്രവാചക വചനങ്ങളാകുന്ന ഹദീസുകൾ എന്ന ദുർവ്യാ ഖ്യാനം ചെയ്യുന്നത്.

സൂറ. അൽമുർസലാ ത്തിലെ അവസാന വചന ത്തിലും ഈ മഹത്തായ ഖുർ ആൻ വചനങ്ങൾക്കു ശേഷം മറ്റാരുടെയെങ്കിലും വചനങ്ങ ളിലാണോ നാം വിശ്വസിക്കേ ണ്ടത് എന്നുള്ള വെല്ലുവിളി യാണ് അല്ലാഹു നടത്തുന്നത്. ധിക്കാരികളായ അവിശ്വാസി കൾ ഖൂർആനിനെ നിഷേധി ക്കുന്നു. അവർക്കു മഹാ നാശം വരാനിരിക്കുന്നുവെന്ന് 10 തവണ ആവർത്തിച്ചു. (വയ്ലും യൗമഇദിൻ ലിൽ മുകദിബീൻ) പറഞ്ഞശേഷം അല്ലാഹു ചോദിക്കുന്നു. "ഇനി ഈ ഖുർആനിനു ശേഷം ഏതൊരു വർത്ത മാന - വൃത്താന്ത - ഹദീസി ലാണ് അവർ വിശ്വസിക്കു ന്നത്?" (വി.ഖു. 77: 50) എന്ന് അല്ലാഹു വിന്റെ വചനം കൃത്യമായി നിങ്ങൾക്കു വന്നിട്ടും അതിൽ വിശ്വസിക്കാ ത്തവർ ഇനി ഏതു വൃത്താ ന്തങ്ങൾ വന്നാലും വിശ്വസി ക്കുകയില്ല എന്ന തത്വമാണ് അല്ലാഹു ഇതിൽ ഊന്നിപ്പറ യുന്നത്. അല്ലാതെ പ്രവാച കന്റെ ചര്യയാകുന്ന സാങ്കേ തികാർത്ഥത്തിൽ വിവക്ഷി ക്കുന്ന നബിവചനമാകുന്ന ഹദീസുകൾ എന്നല്ല. അത് വളരെ വ്യക്തമായ ദുർവ്യാ ഖ്യാനവും പരിഹാസവും പ്രവാചകനിഷേധവും തദ്വാരാ ഖുർആൻ നിഷേധവും ആവു കയാണ്.

വിശുദ്ധ ഖുർആൻ ഒരു മഹത്തായ വർത്തമാനമാണ്. വചനങ്ങളാണ്, വൃത്താന്തമാ ണ്. അതിനാൽ ഖുർആൻ എന്നതിന്റെ പര്യായപദം എന്ന നിലക്ക് 'ഹദീസ് എന്നും അതിനെ അല്ലാഹു പരിചയപ്പെടുത്തിയിട്ടണ്ട്. തൗറാത്തിലും ഇഞ്ചീലി ലെയും സബുറിലെയും സൂക്തങ്ങളും 'ഹദീസു'കളാ ണ്. ഹദീസ് എന്ന പദത്തിനു അനേകം അർത്ഥങ്ങളുണ്ട്. സന്ദർഭോചിതമായി ഭാഷ യിൽ അതുപയോഗിക്കുക യാണ് ചെയ്യുക. പ്രവാചക വചനങ്ങളെ സാമാന്യമായി, സാങ്കേതികമായ ഇസ്ലാമിക പരിപ്രേക്ഷത്തിൽ 'ഹദീസ്'



ന്തത്തെ 'ഹദീസ്' എന്ന ഖുർആന്റെ പര്യായപദം കൊണ്ട് വിവക്ഷിച്ചിരിക്കുകയാണ്. ഈ സന്ദർഭത്തെ യാണ് ഹദീസ് നിഷേധികൾ പ്രവാചക വചനങ്ങളാ കുന്ന ഹദീസുകൾ എന്ന് ദുർവ്യാഖ്യാനം ചെയ്യുന്നത്.

എന്നു വിവക്ഷിക്കുന്നു. ഇതിനെ കുതന്ത്രക്കാരും ദുർബല വിശ്വാസികളായ നിഷേധികളും എന്നും ദുരുപ യോഗപ്പെടുത്താറുണ്ട്. അതാ ണിവിടെ ഹദീസ് നിഷേധിക ളിൽ നാം കാണുന്നത്. സൂറ: അൽ കഹ്ഫ് :6-ാം വചനം, സുറ: അത്തവുർ :34-00 വചനം, സൂറ: അന്നജ്മ് :59-ാം വചനം, സൂറ: അൽ വാഖിഅ :81–ാം വചനം, സൂറ: അൽ ഖലം:44-ാം വചനം തുട ങ്ങിയ അനേകം വചനങ്ങ ളിൽ ഖുർആനിന്റെ പര്യായ മായി 'ഹദീസ്' എന്നു പറയു ന്നു. ഈ യാഥാർത്ഥ്യങ്ങ ളെല്ലാം മറച്ചുവെച്ചാണ് ഈ നാശകാരികൾ പ്രവാചക വച നങ്ങളെ നിഷേധിച്ചുകൊണ്ടി രിക്കുന്നത്. ഇതു കൃത്യമായി മനസ്സിലാക്കാത്ത സാധാരണ ക്കാരെ ക്രൂരമായി ഇവർ ചൂഷണം ചെയ്യുകയാണ്.

(അവസാനിക്കുന്നില്ല)

### ജല യുദ്ധം

വർഗീയ ലഹളകളുടെ പേരിൽ കുപ്രസിദ്ധി നേടിയ യു.പി.യിൽ ഇപ്പോൾ ജാതി മത ങ്ങളുടെ പേരിലലല്ല ലഹള. കുടിവെള്ളത്തിനു വേണ്ടിയാണ്. ഇത് നിയന്ത്രിക്കാനാണ് ജില്ലാ ഭരണ കുടങ്ങൾ ഇന്ന് കഷ്ടപ്പെടുന്നത്.

നാഗ്പൂർ (മഹാരാഷ്ട്ര): വെള്ളമെടുത്തതിന് ഉയർന്ന ജാതിക്കാരൻ കഠിനമായി അപമാനിച്ചു. അധിക്ഷേപിച്ചു. മനം നൊന്ത ദളിത യുവാവ് 40 ദിവസം നിരന്തരമായി ഒറ്റക്കു പണിയെടുത്തു കിണറു കുത്തി തിരിച്ചടിച്ചു. അയൽവാസികൾക്കെല്ലാം ആ കിണ റ്റിൽ നിന്ന് വെള്ളം കൊടുത്തു കൊണ്ടിരിക്കുന്നു.

ലഖ്നൗ (യു.പി): ജലം മോഷ്ടിച്ചെന്നാരോപിച്ച് കർഷകനെ പോലീസ് അറസ്റ്റു ചെയ്തു. വരൾച്ച ബാധിച്ച മേഖലയായ ബുന്ദേൽഖണ്ഡിലെ മഹോബയിൽ ഉർമിൽ അണ ക്കെട്ടിന്റെ വാൽവിൽ നിന്ന് നേരത്തെ ഒഴുകിയിരുന്ന വെള്ളം കർഷകൻ എടുത്തത് മോഷി ടിച്ചതാണെന്നും പറഞ്ഞാണ് അറസ്റ്റ്.

"നിങ്ങൾ കുടിക്കുന്ന വെള്ളത്തെക്കുറിച്ച് ചിന്തിച്ചുവോ? നിങ്ങളോ അതോ നാമോ മഴ മേഘത്തിൽ നിന്നത് ഇറക്കിയത്? നാം വിചാരിച്ചാൽ അത് ദുസ്വാദുള്ള ഉപ്പു വെള്ളമാക്കുമായിരുന്നു. എന്നിട്ടുമെന്താ നിങ്ങൾ നന്ദികാട്ടാത്തത്?"

(വി.ഖു: 56: 68-70)

"പറയു, നിങ്ങളുടെ ഈ വെള്ളമെങ്ങാനും വറ്റി വരണ്ടാൽ ആരാണ് നിങ്ങൾക്ക് നിർഗ്ഗളിക്കുന്ന ശുദ്ധജലം കൊണ്ടുവന്നു തരാനുള്ളതെന്ന് ചിന്തിച്ചു നോക്കിയി ട്ടാണ്ടോ?" (വി.ഖു: 67:30)

### പ്രത്വേക അറിയിപ്പ്

അച്ചടിച്ചിലവുകളുടെ വർദ്ധനവു കാരണം അൽഫനാർ സാമ്പത്തിക പ്രതിസന്ധിയി ലാണ്. ആർക്കും സൗജന്യമായി അയക്കുന്നില്ല. നാലു ലക്കമെങ്കിലും കിട്ടിയവർ വാർഷിക വരിസംഖ്യ അടച്ച് സഹകരിക്കാനപേക്ഷിക്കുന്നു. വരിസംഖ്യ തീരെ അടക്കാതെ മാസിക കൈപ്പറ്റിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നവർ ആവശ്യമില്ലെങ്കിൽ ആ വിവരം ഫോണിലൂടെയോ മെസ്റ്റേ ജിലൂടെയോ അറിയിക്കുവാൻ സന്മനസ്സ് കാണിക്കുകയും അതുവരെയുള്ള കുടിശ്ശികാ ബാധ്യത തീർക്കുകയും ചെയ്യണം. സംഭാവനകളയച്ചും ഈ സംരംഭത്തെ വിജയിപ്പി ക്കാൻ മുഴുവൻ അൽഫനാർ വായനക്കാരോടും അഭ്യർത്ഥിക്കുന്നു. വായിച്ചാൽ ഉപകാര പ്പെടുമെന്നു തോന്നുവർക്ക് ഉദാരമതികൾ കോപ്പി സ്പോൺസർ ചെയ്ത അഡ്രസ്സുകള യച്ച് സഹകരിക്കുക. അല്ലാഹു അനുഗ്രഹിക്കട്ടെ.

ചെക്ക്/ഡിഡി എടുക്കേണ്ടത് KOYAKUTTY T.V

A/c No. 57064977570 SBT FAROOK COLLEGE

Branch IFSC: SBTR0001123

മണിഓർഡറുകൾ

Manager, Alfanar, Nuz'ha Complex Farook College P.O 673632, Kozhikode

Mob: 9446258195 / 9645928195

പുതുക്കിയ വരിസംഖ്യ ഒറ്റപ്രതി 30/-വാർഷികം 120/-ദ്വിവാർഷികം 240/-5 വർഷം 550/-

#### നിർദ്ധാരണം

അയുക്തികങ്ങളുടെ വിളവെടുപ്പ് - 2 (ലക്കം 29ന്റെ തുടർച്ച)

അബ്ബുൽ ഗഫൂർ പുഴങ്ങര, ചാവക്കാട്

## മനുഷ്യൻ അധിനമായ ചരാചരങ്ങൾ

നാൽപതിലേറെ മുസ്ലിം സ്വയംഭരണ രാഷ്ട്രങ്ങൾ ഭൂപടത്തിലു ണ്ടെന്നറിയുന്നു. അവിടെ എവിടെയും ഇസ്ലാമിക മതാനുഷ്ഠാനം അന്യമതസ്ഥരിൽ അടിച്ചേൽപിക്കപ്പെടുന്നില്ല. വ്രതാനുഷ്ഠാന മാസ ത്തിൽ പകൽ ആരും ആഹരിക്കരുതെന് കൽപിക്കുന്നില്ല. ചില അടുക്കും ചിട്ടകളും വേണമെന്ന് മാത്രം. അഥവാ അത് ലംഘി ച്ചാൽ തന്നെ വിസ്തരിക്കുകയല്ലാതെ തൂക്കിലേറ്റുകയൊന്നുമില്ല.

"യന്ത്രായുധങ്ങൾ കൊണ്ടും അണുവിസ്ഫോടനം കൊണ്ടുമുള്ള ആക്രമ ണങ്ങൾ യുദ്ധമല്ല ഉന്മൂലന പ്രക്രിയയാണ്."

നൂറ്റാണ്ടുകൾ ഇന്ത്യ ഭരിച്ച മുസ്ലിം ചക്രവർത്തിമാർ രാജ്യദ്രോഹങ്ങളുടെ പേരിലല്ലാതെ മത വിദ്വേഷം പുലർത്തി ഒരു മതസ്ഥരെയും ഒരിക്കലും ശിക്ഷിച്ചി ട്ടില്ല. പൂർണാധികാരം കൈയിലുണ്ടായിട്ടും ആരുടെ മേലും ഇസ്ലാമിനെ അടി ച്ചേൽപ്പിക്കുകയോ അതിന്റെ പേരിൽ ക്രൂശിക്കുകയോ ചെയ്തിട്ടില്ല. അതാണി സ്ലാമിന്റെ സർവ സമത്വ മഹത്വം. ലോകചരിത്രവും ഇന്ത്യൻ ചരിത്രവും യഥാ വിധി അവലോകനം ചെയ്യുന്ന നിഷ്പക്ഷമതികൾക്കത് വ്യക്തമാകും.

"സത്യത്തെ കൊന്ന് എത്ര നുറുങ്ങുകളാക്കി കരിച്ച് കുഴിച്ച് മൂടിയാലും അത് പുനർജനിക്കുക തന്നെ ചെയ്യും."

നാൽപതിലേറെ മുസ്ലിം സ്വയംഭരണ രാഷ്ട്രങ്ങൾ ഭൂപടത്തിലുണ്ടെന്നറിയു ന്നു. അവിടെ എവിടെയും ഇസ്ലാമിക മതാനുഷ്ഠാനം അന്യമതസ്ഥരിൽ അടി ച്ചേൽപിക്കപ്പെടുന്നില്ല. വ്രതാനുഷ്ഠാന മാസത്തിൽ പകൽ ആരും ആഹരിക്കരു തെന് കൽപിക്കുന്നില്ല. ചില അടുക്കും ചിട്ടകളും വേണമെന്ന് മാത്രം. അഥവാ അത് ലംഘിച്ചാൽ തന്നെ വിസ്തരിക്കുകയല്ലാതെ തൂക്കിലേറ്റുകയൊന്നുമില്ല. ചെറിയ നടപടിക്രമങ്ങൾ കൈകൊണ്ടേക്കുമെന്നു മാത്രം. അത് മുസൽമാനാണ് ലംഘിച്ചതെങ്കിൽ അവന് അന്യമതസ്ഥരേക്കാൾ ശിക്ഷയുടെ കാഠിന്യം ഏറുകയേ യുള്ളൂ. കാരണം അവൻ മാർഗമറിഞ്ഞ് പിഴച്ചവനും (ധിക്കരിച്ചവനും) അന്യമത സ്ഥർ സത്യമാർഗമറിയാത്തവരുമായി പരിഗണിക്കും. എന്നാൽ മതേതര ജനാധി പത്യ രാഷ്ട്രമെന്ന് വിശ്വവിഖ്യാതമായ ഇന്ത്യയിൽ നിയമലംഘനമല്ലാത്ത കാര്യ ങ്ങൾക്ക് പോലും തടവോ വിസ്താരമോ പോലുമില്ലാതെ സ്വയം സേവനത്തി ലൂടെ വളരെ ലാഘവത്തോടെ ജീവനെടുക്കുന്നു.

ഇനി ഏകദൈവവിശ്വാസം ബഹുദൈവ വിശ്വാസമാക്കുകയും നമസ്കാരം നിർബന്ധ ബുദ്ധിയുള്ളവർക്ക് സൂര്യനമസ്കാരം പ്രഭാതവന്ദനം സന്ധ്യാവന്ദനം

എന്നിവയാക്കി മാറ്റുകയും സമ്പത്തിന്റെ സംസ്കരണ മായ 'സകാത്ത്' ചാതുർ വർണു വി ശ്വാ സി കൾക്ക് കൊടുക്കുകയും അത് ബ്രാഹ്മ ണർ എന്ന ഉന്നത വിഭാഗ ത്തിന് സിംഹഭാഗവും നൽക ണമെന്നും വ്രതാനുഷ്ഠാനം റമളാനിൽ നിന്ന് മാറ്റി മകര ത്തിലാക്കണമെന്നും, തീർത്ഥാടനത്തിന് കഅബ യിൽ പോകാതെ എരുമേലി യിൽ പോയി പേട്ട തുള്ളി യാൽ മതിയെന്നും അതും മണ്ഡലകാലത്തിന് ശേഷം മതി എന്നുമൊക്കെയാക്കി ഇസ്ലാമിന്റെ അടിസ്ഥാന സ്തംഭങ്ങളെ നിഷ്പ്രഭമാ ക്കാൻ തുടങ്ങിയാൽ ആ പമ്പ രവിഡ്ഢിത്തങ്ങൾക്കും മുസ്ലിം സമുദായം അടിയറവ് പറയേണ്ടി വരുമോ. അവയൊ ന്നും ഇന്ത്യയുടെ ഭരണഘടന യല്ല. പ്രപഞ്ച ഭരണഘടന യുടെ യഥാർത്ഥ സംഹിതക ളാണ്.

#### മനുസ്മൃതിയിലെ ശാസ്ത്രം

ജീവസമൂഹത്തിലെ മനു ഷ്യരല്ലാത്ത ഏതെങ്കിലും ജീവികൾ എന്തെങ്കിലും കണ്ടെത്തുകയോ (Discovery) നൂതനനിർമിതി (Invention) നടത്തുകയോ അതിനുവേണ്ടി പരീക്ഷണം (Experiment) പോലുമോ ചെയ്തതായ ഒരു ചരിത്രം മനുസ്മൃതി രചിക്ക പ്പെട്ടുവെന്ന് കൊട്ടിഘോഷി യ്ക്കപ്പെടുന്ന ബി.സി 1500 ന് ശേഷം 3516 സംവത്സര ങ്ങൾക്കിടെയോ മുമ്പോ കേട്ടി ട്ടില്ലാ, കേൾക്കുന്നില്ല, കേൾക്കു കയുമില്ല. ഗോളശാസ്ത്രത്തി ന്റേതടക്കം സർവശാസ്ത്രങ്ങ ളുടെയും രഹസ്യങ്ങളുടെ ഉറ വിടം തേടി അതിശീഘ്രം

ദൈവങ്ങളിൽ പ്രധാനികളായ ത്രിമൂർത്തികളെ മനുഷ്യ രൂപഭാവങ്ങളിലാണല്ലോ അവതരിപ്പിക്കുന്നത് തന്നെ. അപ്പോൾ ഒരു മൃഗത്തിന്റെ പേരിൽ ദൈവരൂപിയായ മനുഷ്യരെ വധിക്കുന്നത് ദൈവവധത്തിന് തുല്യമായി രിക്കില്ലേ. ദൈവവും മനുഷ്യനും തമ്മിൽ വകഭേദമില്ലെന്ന അദൊത തതാത്തെ പൊളിച്ചെഴുത്താവില്ലെയത്. മത നാമത്തിന്റെ അർത്ഥവും വ്യാപ്തിയും പോലും പറയാ നറിയാത്തവരോട് വിശാല കഥാവിഷയങ്ങളെ കുറിച്ച് ചോദിച്ചിട്ടെന്തു കാര്യം.

കുതിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുക യാണ് മനുഷ്യകുലം. അതെല്ലാം അറിഞ്ഞ് ഉപയോ ഗത്തിൽ വരുത്തേണ്ടത് മനു ഷ്യകുലത്തിന്റെ ആവശ്യമാ ണ്. അതിനുള്ള ഭൗതികവും ബൗദ്ധികവുമായ സ്രോതസ്സ് അവന് മാത്രമാണ് സൃഷ്ടാവ് കനിഞ്ഞേകിയിരിക്കുന്നത്. മൃഗങ്ങൾക്ക് സ്ഥായിയായ പ്രകൃതമാണുള്ളത്. നൂറ്റാണ്ടു കൾക്ക് മുമ്പുള്ള പശുവും മറ്റ് മൃഗങ്ങളും ഇന്നുള്ള പശുവും മറ്റ് മൃഗങ്ങളും അവയുടെ തന തായ രൂപഭാവങ്ങൾ തന്നെ നിലനിർത്തുന്നു. ഒരു പരി വർത്തനവുമില്ല. ഇര തേടുന്നു ഭക്ഷിക്കുന്നു. ഉറങ്ങുന്നു. രക്ത ബന്ധമോ, കുടുംബബന്ധമോ, സൗഹൃദബന്ധമോ എന്ന് നോക്കാതെ ആരുമായും എവി ടെവെച്ചും ഇണചേരുന്നു. സസ്തനികൾ പ്രസവിച്ച് പാലൂട്ടി വളർത്തുന്നു. അല്ലാ ത്തവ മുട്ടയിട്ട് വിരിയിക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ തുടങ്ങി ഓരോ ജീവിയും അവയുടെ ഉൽഭവ കാലം പോലെ തന്നെ അവ യുടെ വംശനാശം വരെയും തുടർന്നുകൊണ്ടേയിരിക്കും.

#### ഗോമാതാവിലൂടെ മുലകുടിബന്ധം!

യദുകുലനായകൻ പശുവി ന്നകിട് നുണഞ്ഞ് പാൽകുടി

ച്ചിട്ടുണ്ടെന്നാണ് കഥ. കറന്നെ ടുത്ത പാൽ മനുഷ്യർ കുടിക്കു ന്നത് സർവസാധാരണമാണ്. അതവന്റെ ശരീരപോഷണ ത്തിനും പാലുൽപന്നങ്ങൾ വിപണനം ചെയ്ത് ജീവിത മാർഗം മുന്നോട്ട് തെളിയിക്കാ നുമാണ്. പശുവിനതിന്റെ യൊന്നും ആവശ്യമേയില്ല. ധാർമികധാരയിൽ ചിന്തിച്ചാൽ പൈകിടാവിന്റെ അവകാശമാ ണത് എന്ന് കരുതി അളവിൽ കവിഞ്ഞുള്ളത് കരുതിയിട്ടു ള്ളത് തന്നെയാണത്. യദു കുല നായകൻ ഗോപാലന ത്തിലൂടെ ഇങ്ങനെയൊരു സേവനമേ യദുകുലത്തിന് ചെയ്തിട്ടുണ്ടാവൂ. മൃഗങ്ങളിൽ നിന്ന് പാൽ കുടിച്ചുവെന്ന് കരുതി മുലയൂട്ടുബന്ധം ഉണ്ടാവുമെന്നായിരിക്കുമോ കരുതിയിരിക്കുന്നത്. പശുവിന് മാതൃസ്ഥാനം നൽകുന്നത് ഒരു പക്ഷേ മാർജാരമാതാവ് (പുലി) എന്നിങ്ങനെ ഒട്ടകമ ടക്കം മൃഗങ്ങളിൽ പലതും മാതൃ സ്ഥാ നീ യ രാ വില്ലെ? സംഹാരമൂർത്തിയായ മഹാദേ വന്റെ വാഹനമെന്നറിയുന്ന നന്ദികേശൻ കാളയാണ്. അപ്പോൾ കാളയെ ഋഷഭപി ഋഷഭസഹോദരൻ എന്നൊക്കെ കാണേണ്ടിവ യമവാഹനമായ രുമോ? പോത്തിനെ മഹിഷപിതാവും മഹിഷസോദരനും മഹിഷപി താമഹനുമൊക്കെയായി കാണേണ്ടി വന്നേക്കും. കാള യുടെ സ്ത്രീലിംഗരൂപമായ പശുവിൽ മാതൃത്വം ആരോപി ക്കാൻ പ്രേരിപ്പിക്കുന്നത്. ഭഗ വാനും ഭഗവതിയും ദേവനും ദേവിയും ഈശ്വരനും ഈശ്വരിയും എന്നൊക്കെ പറയും പോലെ. ഒരു കുടും ബബന്ധം ധ്വനിക്കുന്നുണ്ടല്ലേ. ഇവരൊക്കെ ലിംഗഭേദമുണ്ടെ കിലും ദൈവിക പ്രഭാവങ്ങളാ

വിഴുപ്പിൽ കുഴയുകയും അവ ഭക്ഷിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന നികൃഷ്ടജീവികളിൽ പെടുന്ന പന്നി (വരാഹം)യുടെ രുപ ത്തിലും മഹോന്നതനായ ദൈവം അവതാരമെടുത്തിട്ടു ണ്ടെന്നാണ് ചൊല്ല്. അങ്ങനെ വന്നാൽ വളർത്തു മൃഗമായ ഗോമാതാവിനേക്കാൾ പദവി അവതാരരുപമായ വരാഹ ത്തിന് നൽകി വരാഹമാതാവ്, വരാഹപിതാവ് എന്നൊക്കെ പറയുവാൻ കഴിയില്ലേ. ഒരു ദശാവതാരത്തെ പക്ഷേ കൊട്ടിഘോഷിക്കുന്നവർക്ക് ഇങ്ങനെയൊന്നറിയണമെന്നി ല്ല. രാമനും സീതയും തമ്മി ലുള്ള ബന്ധം പോലും അറി യണമെന്നില്ല. ദൈവങ്ങളിൽ പ്രധാനികളായ ത്രിമൂർത്തി കളെ മനുഷ്യരുപഭാവങ്ങളിലാ ണല്ലോ അവതരിപ്പിക്കുന്നത് തന്നെ. അപ്പോൾ ഒരു മൃഗ ത്തിന്റെ പേരിൽ ദൈവരു പിയായ മനുഷ്യരെ വധിക്കു ന്നത് ദൈവവധത്തിന് തുല്യ മായിരിക്കില്ലേ? ദൈവവും മനു ഷ്യനും തമ്മിൽ വകഭേദമി ല്ലെന്ന അദ്വെത തത്വത്തെ പൊളിച്ചെഴുത്താവില്ലെയത്? മതനാമത്തിന്റെ അർത്ഥവും വ്യാപ്തിയും പോലും പറയാ നറിയാത്തവരോട് വിശാല

ഗണപതി (ജനക്കൂട്ട ത്തിന്റെ ഉടമ) രൂപങ്ങ ളെക്കൊണ്ട് തന്നെയല്ലേ മരമില്ലുകളിലും വനാന്ത രങ്ങളിലും തടി പിടിപ്പി ക്കുന്നതും? യന്ത്ര വൽകൃത സൗകര്യ ങ്ങൾ ഉടലെടുക്കും മുമ്പ് മൃഗങ്ങളുടെ കായികശേഷഷി ഉപ യോഗപ്പെടുത്തി തന്നെ യായിരുന്നു മനുഷ്യൻ പല നിർമാണ പ്രവർത്തനങ്ങളും ഗതാ ഗതവും നടത്തിയിരുന്ന ത്. ഇതെല്ലാം മനുഷ്യാ വശൃങ്ങൾക്ക് വേണ്ടി തന്നെയാണ്.

കഥാവിഷയങ്ങളെ കുറിച്ച് ചോദിച്ചിട്ടെന്തു കാര്യം.

#### ഗജവീരദ്രോഹം

മറ്റൊരു ദൈവപുത്രനും തടസ്സങ്ങൾ നീക്കുന്ന വിഘ് നേശ്വരനുമായ ഗണപതിയുടെ ഗജരൂപം ഇന്ത്യയിൽ പ്രസിദ്ധ മാണെന്ന് കരുതുന്നു. അതി ന്റെ പേരിൽ ഗജപൂജവരെ നട ത്തുന്നുണ്ട്. എന്നിട്ടും ആ ഗജ ങ്ങളെ തന്നെയല്ലേ ഗജവീരൻ ഗജകേസരി എന്നൊക്കെ നാമ ധേയം ചെയ്ത് യാതൊരു മാനസിക സങ്കോചവും കൂടാതെ നടപൂട്ടി തിടമ്പേറ്റി എരിവെയിലിൽ നിർത്തി മണി ക്കൂറുകളോളം ദ്രോഹിക്കുന്ന ത്.

ഗണ പതി (ജനക്കൂട്ട ത്തിന്റെ ഉടമ) രൂപങ്ങളെ കൊണ്ട് തന്നെയല്ലേ മരമില്ലു കളിലും വനാന്തരങ്ങളിലും തടി പിടിപ്പിക്കുന്നതും? യന്ത്ര വൽകൃത സൗകര്യങ്ങൾ ഉട ലെടുക്കും മുമ്പ് മൃഗങ്ങളുടെ കായികശേഷഷി ഉപയോഗ പ്പെടുത്തി തന്നെയായിരുന്നു മനുഷ്യൻ പല നിർമാണ പ്രവർത്തനങ്ങളും ഗതാഗ തവും നടത്തിയിരുന്നത്. ഇതെല്ലാം മനുഷ്യാവശ്യ ങ്ങൾക്ക് വേണ്ടി തന്നെയാണ്. 3516 വർഷമൊന്നുമായിട്ടില്ല യന്ത്രവൽകൃത സൗകര്യങ്ങളി ലേക്ക് മനുഷ്യൻ വന്നെത്തി യിട്ട് എന്ന് വിശ്വസിക്കാനുള്ള സ്വാതന്ത്ര്യത്തെ പോലും ഹനിക്കുമോ? ശക്തിയേക്കാൾ ഉത്തമം മനുഷ്യന്റെ യുക്തി യാണ്. മൂഗങ്ങളുടെ ശക്തിയെ പോലും നിയന്ത്രണത്തിലാക്കു ന്നത്. ഇനി മുതൽ ആനകളും മറ്റ് മൃഗങ്ങളും പണിമുടക്കുക എന്ന് പറഞ്ഞ് പുതിയ യുക്തി യില്ലായ്മ പെരുമ്പറയടിച്ച് വിളംബരം ചെയ്യാനും മടിക്കി

ഇതുവരെ ചെയ്ത പാപ കർമ്മങ്ങൾക്കൊക്കെ പ്രതി ക്രിയ അതാണെന്ന് വിശ്വസി ക്കുകയും വിശ്വസിപ്പിക്കു കയും ചെയ്യുകയുമാവാം. ആനകളായാലും മറ്റ് വന്യമൃ ഗങ്ങളായാലും നിയന്ത്രണാതീ തമായാൽ നാട്ടിലിറങ്ങി ജനജീ വിതത്തിന് ഭീഷണിയാവും. അതിനെയും മുൻകരുത ലോടെ തന്നെ നിയന്ത്രണത്തി ലാക്കാനുള്ള ശേഷിയും മനു ഷ്യകുലജാതർക്കുണ്ട്. അതിനി ഡിനോ സി യർ വന്നാലും ശരി. ഇഹലോകത്ത് മറ്റെല്ലാ ചരാചരങ്ങളും മനു ഷ്യന് അധീനപ്പെടേണ്ടി വരും. സർവ്വാധികാരി സൃഷ്ടാവും സർവാവകാശികൾ മനുഷ്യ സൃഷ്ടികളുമാണ്.

(തുടരും)

## CELEBRATING



With Finest Collections



**SAREES & SALWARS** 

Since 1986 Court Road, Calicut



S.M Street, Calicut Phone: 0495 2721385

### ഒരോറ്റ ദിവസവും മൂന്നു തിയ്യതികളും – 4

എം. അലി മണിക്ഫാൻ

# പണ്ഡിതരെത്തേടി വീട്ടുപടികൾ തോറും

വെള്ളിയാഴ്ച ലോകത്തെല്ലാവർക്കും ഒരു ദിവസമാണെങ്കിൽ ആ ദിവസത്തെ കുറിക്കുവാൻ ഉപയോഗിക്കുന്ന തിയ്യതിയും എല്ലാ വർക്കും ഒന്നായിരിക്കണം. അതായത് വെള്ളിയാഴ്ച ഒന്നാം തിയതി യാണെങ്കിൽ എല്ലാവർക്കും ഒന്നാം തിയതിയാവണം. ചിലർക്കു അത് രണ്ടാം തിയ്യതിയോ മൂന്നാം തിയ്യതിയോ ആകുവാൻ പാടുള്ളതല്ല. ഈ പരമാർത്ഥം ഇനിയും മുസ്ലിം ലോകത്തിനു മനസ്സിലായിട്ടില്ല.

1965ൽ മിനിക്കോയിൽ നടന്ന സംഭവം പെരുന്നാൾ രണ്ടും മൂന്നും ദിവസങ്ങളിൽ ആകുവാൻ പാടുണ്ടോ എന്ന കാര്യത്തിൽ എന്നെ ചിന്താകു ലനാക്കി എന്നു നേരത്തെ പറഞ്ഞുവല്ലോ. വിഷയം ശരീഅത്തിന്റെ അടി സ്ഥാനത്തിലും പഠനവിധേയ മാക്കി. ഇതിനായി പല ദീനീ സ്ഥാപനങ്ങളും ശാസ്ത്രകേ ന്ദ്രങ്ങളും ഞാൻ സന്ദർശിച്ചു. പലർക്കും കത്തെഴുതുവാൻ തുടങ്ങിയതു എനിക്കു കാര്യം ശരിക്കു ബോധ്യമായതിന്നു ശേഷം 1987ലാണ്. ഞാൻ കണ്ട സത്യം എനിക്കു ഒളിപ്പി ക്കുവാൻ പറ്റുകയില്ല. അങ്ങനെ യാണ് ഡോ. ഇൽയാസിനും, അബ്ദുല്ലാബ്നു ഉമർ നസീ ഫിനും മറ്റും കത്തുകൾ എഴു തിയത്.

അവരിൽ നിന്നു മറുപടി വന്നത് ചന്ദ്രമാസത്തിയതി കൾ ഏകീകരിക്കുവാൻ പറ്റു കയില്ല എന്നാണ്. അതിന്നു പലരും ചിന്തിക്കാതെയാണ് അങ്ങനെ ആവശ്യപ്പെടുന്നത്. അബ്ദുല്ലാ ഇബ്നു ഉമർ നസീഫ് റാബിത്തയിലെ അന്നത്തെ സെക്രട്ടറി ജനറൽ ആയിരുന്നു. ഡോ. ഇൽയാസ് സാഹിബാണ് റാബിത്തക്കു വേണ്ടി ഇസ്ലാമിക കലണ്ട റിൽ റിസർച്ച് നടത്തുന്ന ശാസ്ത്രജ്ഞൻ. ഇദ്ദേഹം മലേഷ്യ യൂണിവേഴ്സിറ്റിയിൽ അസ്ട്രോഫിസിക്സ് വിഭാഗ ത്തിന്റെ തലവനാണ്. ഇവരെ കാണുവാൻ എനിക്ക് പറ്റും എന്ന് ഞാൻ കരുതിയിരുന്നി ല്ല. പക്ഷെ അല്ലാഹു അതു ഏർപ്പെടുത്തി.

ലോകത്തെല്ലാവർക്കും 7 ദിവസങ്ങളിൽ വ്യത്യാസമില്ല.

ദിവസത്തിന്റെ 'ഹൂർമത്തു' പാലിക്കുവാൻ റസൂൽ കൽപി ച്ചിട്ടുണ്ട്. ദിവസങ്ങളിൽ എല്ലാ വർക്കും ഐക്യമുണ്ട്. ജുമുഅ നമസ്കാരം വെള്ളി യാഴ്ചയാണ്. ലോകത്തെല്ലാ വരും വെള്ളിയാഴ്ചയാണ് ജുമുഅ നമസ്കരിക്കേണ്ടത്. ശനിയാഴ്ചയോ, ഞായറാ ഴ്ചയോ നമസ്കരിച്ചാൽ അത് അംഗീകരിക്കപ്പെടുകയില്ല. അത് ധിക്കാരമായിരിക്കും. വെള്ളിയാഴ്ച ലോകത്തെല്ലാ വർക്കും ഒരു ദിവസമാണെ ങ്കിൽ ആ ദിവസത്തെ കുറി ക്കുവാൻ ഉപയോഗിക്കുന്ന തിയ്യതിയും എല്ലാവർക്കും ഒന്നായിരിക്കണം. അതായത് വെള്ളിയാഴ്ച ഒന്നാം തിയതി യാണെങ്കിൽ എല്ലാവർക്കും ഒന്നാം തിയതിയാവണം. ചിലർക്കു അത് രണ്ടാം തിയ്യ തിയോ മൂന്നാം തിയ്യതിയോ 1987 ലാണ് വേദാളയിൽ നിന്നും കേരളത്തിലേക്ക് താമസം മാറ്റേണ്ടിവന്നത്. തിരുവനന്തപുരത്തു കുറെകാലം താമസിച്ചു. അന്ന് അവിടെ പാളയം പള്ളി ഇമാം അബ്ദുൽ ഗഫാർ മൗലവിയായിരുന്നു. ഒരു പ്രാവശ്യം പാളയം പള്ളി കമ്മിറ്റിക്കു ഞാനൊരു കത്തയച്ചു. കേരളത്തിന്റെ തലസ്ഥാനം തിരുവനന്തപുര മാണ്. പെരുന്നാൾ പല ദിവസങ്ങളിലായി ആചരിക്കുന്നത് ശരിയല്ല. അതു ഒരു ദിവസത്തിലാണ് വേണ്ടത്. അതുകൊണ്ടു കേരളത്തിന്റെ തലസ്ഥാന മായ തിരുവനന്തപുരം പാളയം പള്ളിക്കമ്മിറ്റി ഈ വിഷയം പഠിക്കുകയും ഏകീകരിക്കുവാനുള്ള ശ്രമം നടത്തുകയും വേണം.

ആകുവാൻ പാടുള്ളതല്ല. ഈ പരമാർത്ഥം ഇനിയും മുസ്ലിം ലോകത്തിനു മനസ്സിലായിട്ടില്ല. ഞാൻ എന്റെ ദൗത്യം ഏക നായി പ്രചരിപ്പിച്ചു കൊണ്ടിരി ക്കുമ്പോഴാണ് ഹിജ്റ ഹിലാ ൽ കമ്മിറ്റിയുടെ സെക്രട്ടറി അബ്ദുസ്സലാം സാഹിബ് കത്തെഴുതിയത്. ഇതിന് കാര ണക്കാരനായത് മർഹും ഉമർ മൗലവിയുടെ മകൻ ബഷീർ മാസ്റ്റർ ആയിരുന്നു. അദ്ദേഹം ഡി.ഇ.ഒ ആയിരുന്നു.

1987 ലാണ് വേദാളയിൽ നിന്നും കേരളത്തിലേക്ക് താമസം മാറ്റേണ്ടിവന്നത്. തിരുവനന്തപുരത്തു കുറെ കാലം താമസിച്ചു. അന്ന് അവിടെ പാളയം പള്ളി ഇമാം അബ്ദുൽ ഗഫാർ മൗലവിയാ യിരുന്നു. ഒരു പ്രാവശ്യം പാളയം പള്ളി കമ്മിറ്റിക്കു ഞാനൊരു കത്തയച്ചു. കേര ളത്തിന്റെ തലസ്ഥാനം തിരു വനന്തപുരമാണ്. പെരുന്നാൾ പല ദിവസങ്ങളിലായി ആചരി ക്കുന്നത് ശരിയല്ല. അതു ഒരു ദിവസത്തിലാണ് വേണ്ടത്. അതുകൊണ്ടു കേരളത്തിന്റെ തലസ്ഥാനമായ തിരുവനന്ത പുരം പാളയം പള്ളിക്കമ്മിറ്റി ഈ വിഷയം പഠിക്കുകയും ഏകീകരിക്കുവാനുള്ള ശ്രമം നടത്തുകയും വേണം. കേരളം ഏകീകരിച്ചാൽ ഇന്ത്യയിലെ മറ്റു സ്ഥലങ്ങളും ഇതംഗീകരി

ക്കും. അങ്ങനെ ലോകം മുഴു വനും മുസ്ലിംകൾ ഒരു നാളിൽ പെരുന്നാൾ ആചരി ക്കുവാൻ ഇടയാകും. ഇങ്ങനെ എഴുതിയപ്പോൾ കമ്മിറ്റിക്കാർ ഒരു മീറ്റിംഗ് വിളിച്ചുകൂട്ടി എന്നെ ക്ഷണിച്ചു.

മീറ്റിംഗ് പാളയം പള്ളി മദ്ര സ്സയിലായിരുന്നു. ഇശാ നമ സ്കാരത്തിന് ശേഷം ആരംഭി ച്ചു. എന്റെ കത്തു വായിക്കു കയും വിഷയം അവതരിപ്പിക്കു വാനായി എന്നോടാവശ്യപ്പെടു കയും ചെയ്തു.

ഞാൻ ഖുർ ആ നിലെ യാസീൻ സൂറത്ത് ആയത്ത് വിശദീകരിക്കുകയാ യിരുന്നു. ബോഡിൽ ചന്ദ്രൻ, സൂര്യൻ, ഭൂമി എന്നിവയുടെ രൂപം വരക്കുകയും ചന്ദ്രന്റെ മനാസിൽ എങ്ങനെ മാറുന്നു എന്നത് വിശദീകരിക്കുകയും ചെയ്തു ചന്ദ്രമാസത്തിയതി കൾ കാണിക്കുന്നത് ചന്ദ്രന്റെ മനാസിലാണ്.

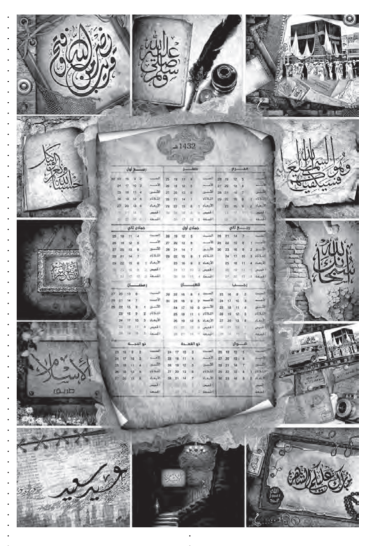
അപ്പോൾ ബഹുമാനപ്പെട്ട ഇമാം അവർകൾ എഴുന്നേറ്റു പറഞ്ഞു. മണിക്ഫാൻ ഖുർ ആൻ ദുർവ്യാഖ്യാനം ചെയ്യു കയാണ്. ആ ആയത്തിന്റെ അർത്ഥം അങ്ങനെയൊന്നുമ ല്ല. അത് ഖിയാമത്തു നാളിൽ ചന്ദ്രന് സംഭവിക്കു വാൻ പോകുന്ന ഒരു അവസ്ഥയാണ്. പിന്നെയും അദ്ദേഹം തുടർന്നു. ഇവിടെ കുറച്ചു മുമ്പ് ശൈഖ് മുഹമ്മദ് കാര ക്കുന്ന് വന്നിരുന്നു. അദ്ദേഹം കുറെ പുസ്തകങ്ങൾ എഴു തിയ ഒരുവലിയ പണ്ഡിതനാ ണ്. അദ്ദേഹത്തോടു ഞാൻ ചോദിച്ചു. 'മണിക്ഫാൻ എന്ന ഒരു വ്യക്തി പെരുന്നാൾ ഒരു ദിവസത്തിൽ ആചരിക്കണം എന്നു വാദിക്കുന്നുണ്ട്. അതു ശരിയാണോ? അപ്പോൾ ശൈഖ് പറഞ്ഞു. അങ്ങനെ പറയുന്ന ആൾക്ക് വട്ടാണ്.' ഇതോടെ മീറ്റിംഗിൽ ബഹളം ഉണ്ടായി. കമ്മിറ്റിക്കാർക്ക് ഇദ്ദേ ഹത്തിന്റെ വാക്കുകൾ ഇഷ്ട പ്പെട്ടില്ല. ഞാൻ സമാധാനപ്പെ ടുത്തുവാൻ ശ്രമിച്ചു. ഞാൻ പറഞ്ഞു. റസൂലിനെത്തന്നെ ആൾക്കാർ വട്ടാണെന്നു പറ ഞ്ഞിരുന്നു. അതു കാര്യമാ ക്കേണ്ടതില്ല. പക്ഷെ സമാ ധാനം ഉണ്ടായില്ല. മീറ്റിംഗ് പിരി ച്ചുവിട്ടു.

അബ്ദുൽ ഗഫ്ഫാർ മൗലവി ഹാഫിളാണ്, നല്ല പണ്ഡിതനാണ്. അദ്ദേഹം മദ്ര സ്സയിൽ പഠിച്ചതു അങ്ങനെ യായിരുന്നുവെന്നു എന്നോടു പിന്നീടദ്ദേഹം പറഞ്ഞു. എന്നെ വട്ടാണെന്ന് ആളുകൾ പറയുന്നു. എനിക്കൊരു വിഷ യമല്ല. 'വലഖദിസ്തുഹ്സിഅ ബിറുസുലിൻ മിൻ ഖബ്ലിക്ക്' (താങ്കൾക്ക് മുമ്പുള്ള പ്രവാച കന്മാരും പരിഹസിക്കപ്പെട്ടി ട്ടുണ്ട്) എന്ന ഖുർആൻ വച നങ്ങൾ എന്റെ മുമ്പിലുണ്ട്.

എന്റെ ഒരു ലഘുലേഖ "ചന്ദ്രമാസപ്പിറവി പ്രശ്ന ങ്ങളും പരിഹാരങ്ങളും" ഒരു ദിവസം മൗലവി സാഹി ബിന്റെ വീട്ടിൽ പോയി അദ്ദേ ഹത്തിന് കൊടുത്തു. "ഈ പുസ്തകം നിങ്ങൾ വായി ക്കണം വല്ല തെറ്റുമുണ്ടെങ്കിൽ തിരുത്തിത്തരണം" എന്നു പറഞ്ഞു ഞാൻ വിരമിച്ചു.

രണ്ടു മൂന്നു മാസങ്ങൾക്ക് ശേഷം വീണ്ടും ഞാൻ അദ്ദേ ഹത്തെ സന്ദർശിച്ചു. "പുസ്ത കം വായിച്ചു നോക്കിയോ വല്ല തെറ്റും ഉണ്ടോ?" എന്നു ചോദിച്ചു. ''ഇപ്പോഴല്ലെ എനിക്ക് കാര്യം മനസ്സിലായ ത്. അന്ന് മദ്രസ്സയിൽ എന്തോ പഠിച്ചു. അത് എന്താണെന്ന് ഇതുവരെ ഞാൻ ചിന്തിച്ചിട്ടില്ല. എനിക്ക് അറിയില്ലായിരുന്നു. അതുകൊണ്ടാണ് എനിക്ക് നിങ്ങളോടു ദേഷ്യം വന്നത്. അന്നാസു അഅ്ദാഉം മാ ജഹില്ലാ - (മനുഷ്യർ തനിക്ക റിയാത്തതിന്റെ ശത്രുവല്ലോ) എന്ന് അദ്ദേഹം പാടി."

ഞാൻ പറഞ്ഞു. അന്ന് നിങ്ങൾ അത് പറഞ്ഞിരുന്നെ ങ്കിൽ പാളയം പള്ളിക്കാർ വിഷയം പഠിക്കുകയും പെരു ന്നാൾ ഏകീകരിക്കുകയും ചെയ്യുമായിരുന്നു. അപ്പോൾ അദ്ദേഹം പറഞ്ഞു. നമുക്ക് ഒരു കാര്യം ചെയ്യാം. നിങ്ങൾ കേരളത്തിലെ പണ്ഡിത ന്മാർക്ക് ഒരു കത്ത് അയക്ക ണം. മറുപടി അയക്കാനുള്ള കവറും സ്റ്റാമ്പും വെച്ചിട്ടു നിങ്ങളുടെ പേരിൽ അയക്കരു ത്. മറ്റാരുടെയെങ്കിലും പേരിലാ യിരിക്കണം. വാചകങ്ങൾ ഞാനെഴുതിത്തരാം. അങ്ങനെ അദ്ദേഹം എഴുതിത്തന്നു. ''ഈ കൊച്ചുകേരളത്തിൽ അങ്ങോളം ഇങ്ങോളം നോക്കി



യാൽ എന്താണ് 10 മിനുട്ടിന്റെ വൃത്യാസം പോലും നമ സ്കാര സമയത്തിൽ ഇല്ല. അങ്ങനെയാണെങ്കിൽ പെരു ന്നാൾ രണ്ടും മൂന്നും ദിവസ ങ്ങളിലാകുന്നത് എങ്ങനെയാ ണ്." 15 പണ്ഡിതന്മാരുടെ പേരും അഡ്രസ്സും അദ്ദേഹം എഴു തി ത്ത ന്നു. ഞാൻ രജിസ്റ്റർ അവർക്കെല്ലാം ചെയ്തു കത്തയച്ചു.

മറുപടി കിട്ടിയതു മൂന്നു പേരിൽ നിന്നും മാത്രമായിരു ന്നു. ഉമർ മൗലവിയുടെ മറു പടി: എനിക്ക് ഈ വിഷയം

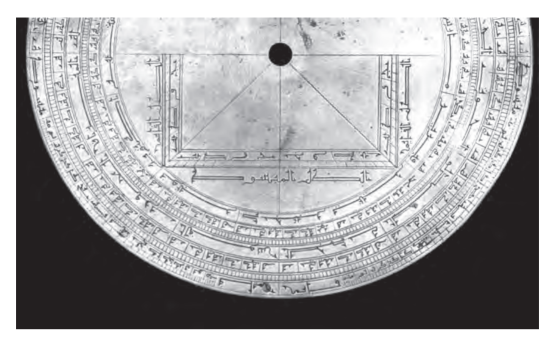
അറിയുകയില്ല. എന്റെ സ്വന്തം അഭിപ്രായം തിരുവനന്തപുരം പെരുന്നാളാണെ ങ്കിൽ കാസർകോഡും പെരുന്നാളാ വണം. കാസർകോടു പെരു ന്നാളാണെങ്കിൽ തിരുവനന്ത പുരത്തം പെരുന്നാളാവണം. കോയാക്ക മൗലവിയുടെ മറു പടി: അവിടെ ഗഫ്ഫാർ മൗലവി ഉണ്ടല്ലോ. അദ്ദേഹ ത്തോടു ചോദിച്ചാൽ മതി. ഇനി ഏതോ തങ്ങളായിരുന്നു പേരിപ്പോൾ ഓർമ്മയില്ല. അദ്ദേ ഹത്തിന്റെ മറുപടി: ഇതു ഒരു വട്ടം കറക്കുന്ന ചോദ്യമാണ്. ഇതിൽ ഉത്തരം പറയാൻ എനിക്കു സാധ്യമല്ല എന്നായി രുന്നു. പിന്നീട് ഞാൻ ഈ കത്തുകളൊക്കെ ഗഫാർ മൗലവി സാഹിബിനെ തന്നെ ഏൽപിച്ചു.

തിരുവനന്തപുരം മണ ക്കാട്ടു അട്ടൻകുളങ്ങരയിൽ കുറെ ദിവസം താമസിച്ചിരു ന്നു. അവിടുത്തെ പള്ളിയിലെ ഖത്തീബ് ഖദുറുദ്ദീൻ മൗലവി സാഹിബായിരുന്നു. അദ്ദേഹ ത്തോടു കാര്യം സംസാരിച്ചു. അപ്പോൾ അദ്ദേഹം ഇതിനെ പ്പറ്റി പഠിക്കുവാൻ വേണ്ടി ഒരു മീറ്റിംഗ് ഏർപ്പെടുത്തി. വെള്ളി യാഴ്ച ഖുത്തുബയിൽ തന്നെ ഇതിനെപ്പറ്റി അറിയിച്ചു. ഇന്ന സ്ഥലത്ത് ചർച്ചായോഗം ഉണ്ടാക്കുന്നതാണ്. എല്ലാവരും പങ്കെടുക്കുവാൻ ശ്രമിക്കണം. പിന്നീട് മീറ്റിംഗിന് ബുക്ക് ചെയ്ത ഹാൾ പോലും കിട്ടി യില്ല. ഇതു ജമാഅത്തുകാ രുടെ പരിപാടിയാണെന്നു പറഞ്ഞു ബദറുദ്ദീൻ സാഹിബ് വളരെ വിഷമിച്ചു. എങ്ങനെ യോ വേറെ ഒരു സ്ഥലത്തു പരിപാടി നടത്തി. കുറച്ചു ദിവസം കഴിഞ്ഞപ്പോൾ ബദ റുദ്ദീൻ സാഹിബിനു തന്നെ സ്ഥലം വിടേണ്ടി വന്നു. ഇബ്ലീസ് അന്ന് അല്ലാഹുവി നോടു പറഞ്ഞിരുന്നുവല്ലോ. 'വലാതജിദു അക്സറുഹും ശാക്കിറീൻ' ബഹുഭൂരിപക്ഷം ആളുകളെയും അവൻ പിന്തി രിപ്പിക്കുകയാണ്. ജനങ്ങൾ അത് മനസ്സിലാക്കുന്നില്ല.

1990 കളിലാണ് വള്ളിയൂ രിൽ സ്ഥലം വാങ്ങി അവിടെ താമസമാക്കിയത്. അവിടെ കുറെ നോട്ടീസുകൾ വിത രണം ചെയ്തു. വക്കീൽ ഉസ്മാൻ മൊയ്തീൻ അവർ കൾ നാഗർകോവിലിൽ ഒരു യോഗം വിളിച്ചുകൂട്ടി. ക്ലാസ് സജീവമായിരുന്നു. പലർക്കും കാര്യം മനസ്സിലായി. അങ്ങനെ യാണ് ലത്തീഫ് ഉമരിയെ പരി ചയപ്പെടുന്നത്. അദ്ദേഹം ജിദ്ദ യിൽ അജ്വാ കമ്പനിയിൽ കമ്പ്യൂട്ടർ എഞ്ചിനീയറായി ജോലി ചെയ്യുകയാണ്. അദ്ദേഹം വള്ളിയൂരിൽ എന്റെ താമസസ്ഥലത്തേക്ക് വന്നു. അദ്ദേഹം ഈ വിഷയം പഠി ക്കുകയായിരുന്നു. ഡോ. ഇൽയാസ്, ഖാലിദു ശൗക്കത്ത് മുതലായവരെ അറിയാം. അവരുടെ പുസ്ത കങ്ങൾ വായിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഞാൻ പറയുന്നതാണ് ശരി എന്നു അദ്ദേഹം മനസ്സിലാക്കി. ഇന്ത്യ യിൽ വന്നാൽ കുറച്ചുദിവസം മാത്രമാണ് താമസിക്കാറുള്ള ത്. അതുകൊണ്ട് എന്നെക്കാ ണുവാനും പഠിക്കുവാനും സൗകര്യപ്പെടുന്നില്ല. ഞാനന്നു കേരളത്തിൽ പല സ്ഥലങ്ങ ളിലും ക്ലാസുകൾ നടത്തുക യായിരുന്നു.

അങ്ങനെ അദ്ദേഹം എന്നെ ജിദ്ദയിലേക്ക് ക്ഷണിച്ചു. ഉംറ വിസ എളുപ്പത്തിൽ ലഭ്യമാ ണ്. അങ്ങനെ ഉംറക്ക് പോകു വാനായി ആദ്യമായി ഞാൻ ബോംബെയിൽ പോയതു 1998ലാണ്. ബോംബെയിൽ ഒരു പണ്ഡിതൻ ഉണ്ടായിരു ന്നു. അദ്ദേഹം മുമ്പ് ജമാഅ ത്തിന്റെ ബോംബെ വിഭാഗ ത്തിന്റെ അമീർ ആയിരുന്നു. ശംസ് പീർ സാദാ എന്ന പേരിൽ അദ്ദേഹത്തിന്റെ ഹിലാൽ സംബന്ധമായ ലേഖനങ്ങൾ എനിക്കയക്കാറു ണ്ടായിരുന്നു. അദ്ദേഹത്തിന്റെ അഡ്രസ്സ് കയ്യിലുണ്ടായരുന്നി ല്ല. അദ്ദേഹത്തെ അന്വേഷിച്ചു കൊണ്ട് നടക്കുകയായിരുന്നു. മുഹമ്മദലി റോഡിൽ മേൽ പോട്ടു നോക്കിയപ്പോൾ ഖുർ ആൻ ക്ലാസ് നടത്തുന്ന ഒരു ബോർഡ് ശ്രദ്ധയിൽ പെട്ടു. കയറി അനോഷിച്ചപ്പോൾ ശംസ് പീർ സാദാ ക്ലാസ് നട ത്തുന്ന സ്ഥലമാണ്. അദ്ദേ എളുപ്പത്തിൽ ഹത്തെ കാണിച്ചു തന്ന അല്ലാഹുവിനു സ്തുതി. അദ്ദേഹത്തോടു വിഷയം സംസാരിച്ചു. അദ്ദേ ഹം പറഞ്ഞു. 'ഹിലാൽ കാ ണാതെ നിവൃത്തിയില്ലല്ലോ.' ഞാൻ ഒന്നും പറയാൻ നിന്നി ല്ല. എന്റെ അടുത്ത് മലേഷ്യ യിൽ ഡോ. ഇൽയാസ് നട ത്തുന്ന കലണ്ടർ കൺവൻഷ നിലേക്ക് തയ്യാർ ചെയ്ത ലേഖനം "മീഖാത്തുൽ ഖി ബ്ല ആന്റ് ഇസ്ലാമിക് കല ണ്ടർ" അദ്ദേത്തിനു കൊടു ത്തു. നിങ്ങൾ ഇതു വായിച്ചു നോക്കുക. ഞാൻ നാളെ ഈ സമയത്തു ഇവിടെ വരാം. എന്നു പറഞ്ഞു ഞാൻ വിരമി

എന്റെ വിസയിൽ എന്തോ പ്രശ്നം ഉണ്ടായി ദിവസങ്ങൾ കഴിഞ്ഞു പോകുകയാണ്. പിറ്റെ ദിവസം ഞാൻ ശംസ് പീർസാദു സാഹിബിനെ വീണ്ടും സന്ദർശിച്ചു വന്ന പ്പോൾ കുറേ പണ്ഡിതന്മാരും അദ്ദേഹവും വിഷയം ചർച്ച ചെയ്യുകയായിരുന്നു. അദ്ദേഹം പറഞ്ഞു നിങ്ങളുടെ ലേഖനം വായിച്ചപ്പോൾ എന്റെ സംശയ ങ്ങൾ മുഴുവനും തീർന്നു. നിങ്ങൾ ജിദ്ദയിൽ പോയാൽ അവിടെ ഈ ലേഖനം പ്രസി ദ്ധീകരിക്കണം. അവിടെ പ്രസ്സിൽ എന്റെ ഒരു സുഹൃ ത്തുണ്ട്. അദ്ദേഹത്തിന്റെ അഡ്രസ്സ് തരാം. പോകുന്ന തിനു മുമ്പെ വരണം എന്ന ദ്ദേഹം പറഞ്ഞു. പിന്നെ വേറെ ഒന്നും അദ്ദേഹം എന്നോട് ചോദിച്ചില്ല. അങ്ങിനെ



ഞങ്ങൾ പിരിഞ്ഞു.

ഞാൻ എന്റെ സ്ഥലത്തെ ത്തിയപ്പോൾ അവർ പറഞ്ഞു: നിങ്ങൾക്ക് ഈ പ്രാവശ്യം പോകാൻ പറ്റുകയില്ല. അടുത്ത പ്രാവശ്യം നോക്കാം. അങ്ങിനെ ഞാൻ കേരള ത്തിലേക്ക് മടങ്ങി. പെട്ടെന്നു മടങ്ങിയതുകൊണ്ടു ശംസ് പീർസാദയെ കാണുവാനും അഡ്രസ്സ് വാങ്ങുവാനും സാധി ച്ചില്ല.

രണ്ടാമത്തെ കൊല്ലം 1999ൽ ഉംറക്ക് പോകാനായി ബോംബെയിൽ എത്തി അനോഷിച്ചപ്പോൾ ശംസ് പീർസാദ് മരിച്ചു പോയിട്ടുണ്ടാ യിരുന്നു. "സൂമൂ ലി റുഅ്യ ത്തിഹി" എന്നാൽ, കണ്ടാൽ നോമ്പു തുടങ്ങുക എന്ന അർത്ഥത്തിലാണ് എല്ലാവരും എടുക്കുന്നത്. എല്ലാ മാസ ത്തിലും അത് പ്രാവർത്തികമാ ക്കിയാൽ അതിന്റെ അർത്ഥം എതൊണെന്നു മനസ്സിലാ കും. എല്ലാ മാസവും നോക്കി യാൽ ഒരു കാര്യം വ്യക്തമാ കും, മാസത്തിന്റെ അവസാ

നത്തെ ദിവസം ചന്ദ്രോദയമോ അസ്തമനമോ കാണുക സാധ്യമല്ല. കാരണം അന്നു സൂര്യനും ചന്ദ്രനും ഉദിക്കു ന്നതും അസ്തമിക്കുന്നതും ഏതാണ്ടു ഒരു സമയത്താണ്, അതു അമാസാവസി ദിവസമാ ണ്. പിറ്റെ ദിവസം മാസാരംഭ (ഒന്നാം തിയതി) ഹിലാൽ കാണുന്നതു ഒന്നാം തിയതി സൂര്യൻ അസ്തമിച്ച തിന്നു ശേഷമാണ്. ഇതു കണ്ടിട്ട് മാസം തുടങ്ങാൻ അല്ലാഹു വിന്റെ റസുൽ കല്പിച്ചുവെന്നു പറഞ്ഞാൽ ശുദ്ധകളവാണ്. ഇതു സൂറത്തു യാസീന്റെ തഫ്സീ റിൽ ഈ വിവരം രേഖപ്പെടു ത്തപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. തഫ്സീർ അമാനി മൗലവിയുടെ 36:39 ന്റെ വ്യാഖ്യാനം പരിശോധി ക്കുക. അമാവാസി ദിവസം എന്നാണ് ആ ദിവസത്തെ വിളിക്കുന്നത്. കേരളത്തിൽ അന്നു ഹിലാൽ കണ്ടതായി പലപ്പോഴും സാക്ഷ്യം വഹിച്ചിട്ടുണ്ട്. കഴിഞ്ഞ ശഅ ബാൻ അവസാന ദിവസമായ

ഞായറാഴ്ച ദിവസം അമാവാ സിയായിരുന്നു. അന്നു കാപ്പാട് ഹിലാൽ കണ്ടുവെന്നു പറ ഞ്ഞിട്ടാണ് കേരളത്തിൽ തിങ്ക ളാഴ്ച്ച നോമ്പു തുടങ്ങിയത്. അന്നു ഹിലാൽ കണ്ടവർ എന്തോ കണ്ടിട്ട് ഹിലാലാ ണെന്ന് തെറ്റിദ്ധരിച്ചതാണ്. ഞായറാഴ്ച ശഅബാൻ 30 ആയിരുന്നു. ശഅ ബാൻ ആയാൽ പിന്നെ മുപ്പത് അടുത്ത ദിവസം റമളാൻ ഒന്നാം തിയ്യതിയാണ്. ശഅ ബാൻ 29 ആയ ശനിയാഴ്ച രാവിലെ ചന്ദ്രോദയം കാണു കയുണ്ടായി, അന്നു വൈകു ന്നേരം സൂര്യനു മുമ്പെ ചന്ദ്രൻ അസ്തമിച്ചു. അതുകൊണ്ടു ശനിയാഴ്ച ഹിലാൽ ഇല്ല, ഞായറാഴ്ച 30 പൂർത്തിയായി. പിന്നെ ഹിലാൽ നോക്കാതെ തന്നെ മാസം തുടങ്ങണം ഇതിനു ഹിലാൽ കണ്ടുവെന്ന കള്ളം പ്രചരിപ്പിക്കേണ്ടതില്ല.

(തുടരും)

## നജ്ദും പ്രാന്ത പ്രദേശങ്ങളും

സലഫികൾക്ക് വഹാബികൾ എന്ന് പേര് നൽകി. മുഹ മ്മദ്ബ്നു അബ്ദുൽവഹാബുമായി സലഫി പ്രസ്ഥാനത്തെ കൂട്ടികെട്ടി, നജ്ദിലെ ശൈത്വാൻ എന്ന് മുഹമ്മദ്ബ്നു അബ്ദുൽവഹാബിനെ വിശേഷിപ്പിക്കാൻ പുരോഹിത ന്മാർക്ക് പണവും പ്രേരണയും നൽകി. ബ്രിട്ടീഷ്കാർക്ക് വഹാബികളോടുള്ള കുടിപ്പക തീർക്കാൻ പല ആയുധ ങ്ങളും വിവിധ ദിശകളിലൂടെ പ്രയോഗിച്ചു.

ガ ജ്ദു വമുൽ ഫഖാത്തുഹാ (നജ്ദും അതിനോടു ബന്ധപ്പെട്ട പ്രദേ ശങ്ങളും)യുടെ ഭരണാധികാരിയായിരുന്നു അബ്ദുൽ അസീസ് രാജാ വ്. 1910 കാലഘട്ടമാണത്. അന്ന് ഹിജാസിന്റെ ഭരണം കയ്യാളിയിരുന്നത് ബനൂഹാഷിം കുടുംബമായിരുന്നു. ബ്രിട്ടീഷ് മേൽക്കോയ്മയുടെ ആശ്രി തരായിട്ടാണ് ഇവർ അവിടെ വാണരുളിയിരുന്നത്. ശിർക്കിന്റെയും ബിദ് അത്തുകളുടെയും സംരക്ഷകരുമായിരുന്നു. ഹിജാസിനെ ഇവരുടെ ദുർഭ രണത്തിൽ നിന്നും മോചിപ്പിക്കുവാനും അതുവഴി ബ്രിട്ടീഷ് മേൽ കൈ മുറിച്ചു മാറ്റുവാനും ആശിക്കുകയും പ്രാർത്ഥിക്കുകയും ചെയ്തുകൊ ണ്ടിരുന്ന നല്ല മനുഷ്യരിൽ, പ്രതാപിയും കഴിവുറ്റവനുമായി അബ്ദുൽ അസീസ് രാജാവിനെയാണ് തൗഹീദിന്റെ വക്താക്കൾ ഉറ്റുനോക്കിയിരു ന്നത്. തൗഹീദിന്റെ എക്കാലത്തെയും വലിയ പ്രചാരകനും തേരാളിയു മായിരുന്ന മുഹമ്മദ്ബ്നു അബ്ദുൽ വഹാബിന്റെ അനുയായികളായി രുന്നു സഊദ് കുടുംബം. അതുകൊണ്ടു തന്നെ വഹാബീ മുവ്മെന്റിനെ മുസ്ലിം ലോകത്തുള്ള തങ്ങളുടെ എതിരാളികളിൽ മുഖ്യ സ്ഥാനത്ത് ബ്രിട്ടീഷ് സാമ്രാജ്യം എന്നും കണ്ടുകൊണ്ടിരുന്നു. അന്ധവിശ്വാസത്തി ലമർന്ന് കിടന്ന മുസ്ലിം ലോകത്തെ വഹാബി പ്രസ്ഥാനത്തിനെതി രിൽ അണിനിരത്താൻ എല്ലാ കരുക്കളും ബ്രിട്ടീഷുകാർ കാലാനുസൃതം ഒരുക്കിയിട്ടുണ്ട്. അതോടൊപ്പം മുസ്ലിം സൊസൈറ്റിയെ ഭിന്നിപ്പിക്കലും അവരുടെ തന്ത്രങ്ങളിലുണ്ടായിരുന്നു.

അഹ്മദിയാ പ്രസ്ഥാനം ഒരു മതമായി രൂപപ്പെടുത്തിയതിന്റെ പിന്നിൽ സംരക്ഷകരും സഹായികളുമായി വർത്തിച്ചതും ബ്രിട്ടീഷ് ഭരണകൂട മായിരുന്നു. കള്ളപ്രവാചകനായ മീർസാഗുലാം അഹ്മദ് ഖാദിയാനി യുടെ ഒന്നാമത്തെ സന്ദേശം തന്നെ ഇതിനുള്ള ഒന്നാം തരം തെളിവാ ണല്ലോ. ബ്രിട്ടീഷ് ഭരണം ഇന്ത്യയിൽ നിലനിൽക്കാൻ പ്രാർത്ഥിക്കേ ണ്ടത് ഓരോ മുസ്ലിമിന്റെയും നിർബന്ധ കടമയാകുന്നു എന്നിങ്ങനെ അല്ലാഹു തന്നോട് കൽപിച്ചിരിക്കുന്നുവെന്നായിരുന്നു ഈ ദുഷ്ടൻ തന്റെ ഒന്നാമത്തെ 'വഹ്യ്' ആയി പുറത്തിട്ടത്. ഖാദിയാനിസം ബ്രിട്ടീഷുകാരന്റെ തണലിൽ വേര് പിടിച്ചു. അവർ തന്നെ വെള്ളവും വളവും മറ്റു സംര ക്ഷണങ്ങളും നൽകി. ആ സ്നേഹസംരക്ഷണം ഇന്നും ഇടമുറിയാതെ തുടരുകയാണ്. അഹ്മദിയ്യാ പ്രസ്ഥാന ത്തിന്റെ ആഗോള പ്രചാരണ കേന്ദ്രം ഇന്നും ലണ്ടൻ തന്നെ.

ഹിന്ദു മതത്തിൽ നിന്നും വേറിട്ടു മാറിയ സിക്ക് മതവും ബ്രിട്ടീഷുകാരന്റെ വെടിക്ക് രണ്ടു പക്ഷി'യായിരു ന്നു. ഹിന്ദുക്കളെ ഭിന്നിപ്പിക്കു കയും സിക്കുകാരെ മുസ്ലിം കളുടെ മുഖൃശത്രുവാക്കി മാറ്റു കയും ചെയ്ത ഇരട്ട തന്ത്രം. സിക്കുകാർക്കും അവർ എല്ലാ പരിരക്ഷയും നൽകി പോറ്റി വളർത്തി. പട്ടാളത്തിലും മറ്റു നയതന്ത്ര വിഹാര രംഗങ്ങ ളിലും അവർക്ക് ഗണ്യമായ സ്ഥാനം നൽകി. ലണ്ടൻ സിക്ക് മതത്തിന്റെയും അഭയ കേന്ദ്രമായി. അവരിൽ നിന്നും ഉത്ഭവിച്ച ഖലിസ്ഥാൻ തീവ്ര വാദമെന്ന ഭീകര പ്രസ്ഥാന ത്തിന്റെ പ്രചരണ താവളമായി ലണ്ടൻ തന്നെ ചിറക് വിരിച്ചു. മറു ഭാഗത്ത് മുസ്ലീം സമൂഹ ത്തിലെ നാട്ടു പ്രമാണിമാരുടെ ഖാൻ ബഹദ്ദൂർ പട്ടം പോലുള്ള പദവികൾ നൽ കിയും സമാനൃജനങ്ങളെ അന്ധ വി ശ്വാസ ങ്ങളുടെ നീർച്ചുഴിയിൽ കറങ്ങാൻ തക്ക തന്ത്രങ്ങൾ ആവിഷ്കരിച്ച് പൗരോഹിതൃത്തെ സഹാ യിച്ചും കൊളോണിയലിസം അടിത്തറ ഉറപ്പിക്കുകയായിരു ന്നു. പക്ഷെ ലോകത്തെവി ടെയും സലഫി മൂവ്മെന്റിനെ തളക്കാൻ ഒരു നിലക്കും ഇവർക്ക് കഴിയുമായിരുന്നില്ല. അത് തകർക്കുന്നതിനാണവർ ആയുധമെടുത്തത്.

ലണ്ടൻ സിക്ക് മതത്തി ന്റെയും അഭയ കേന്ദ്ര മായി. അവരിൽ നിന്നും ഉത്ഭവിച്ച ഖലി സ്ഥാൻ തീവ്രവാദ മെന്ന ഭീകര പ്രസ്ഥാ നത്തിന്റെ പ്രചരണതാ വളമായി ലണ്ടൻ തന്നെ ചിറക് വിരിച്ചു. മറു ഭാഗത്ത് മുസ്ലീം സമുഹത്തിലെ നാട്ടു പ്രമാണിമാരുടെ ഖാൻ ബഹദ്ദൂർ പട്ടം പോലുള്ള പദവികൾ നൽകിയും സമാനൃജ നങ്ങളെ അന്ധവിശ്വാ സങ്ങളുടെ നീർച്ചുഴ യിൽ കറങ്ങാൻ തക്ക തന്ത്രങ്ങൾ ആവിഷ്ക രിച്ച് പൗരോഹി തൃത്തെ സഹായിച്ചും കൊളോണിയലിസം അടിത്തറ ഉറപ്പിക്കുക യായിരുന്നു.

സലഫികൾക്ക് വഹാബി കൾ എന്ന് പേര് നൽകി. മുഹ മ്മദ്ബ്നു അബ്ദുൽവഹാബു മായി സലഫി പ്രസ്ഥാനത്തെ നജ്ദിലെ കുട്ടികെട്ടി, ശൈത്വാൻ എന്ന് മുഹ മ്മദ്ബ്നു അബ്ദുൽവഹാ ബിനെ വിശേഷിപ്പിക്കാൻ പുരോഹിതന്മാർക്ക് പണവും പ്രേരണയും നൽകി. ബ്രിട്ടീ ഷ്കാർക്ക് വഹാബികളോ ടുള്ള കുടിപ്പക തീർക്കാൻ പല ആയുധങ്ങളും വിവിധ ദിശക ളിലൂടെ പ്രയോഗിച്ചു.

അതിൽപെട്ട ഒരു പ്രധാന സംഭവമാണ് നജ്ദ് നിവാസി കളെ ഹജ്ജിന് വരുന്നതിൽ നിന്നും ഹിജാസിലെ ബ്രിട്ടീഷ്

ആശ്രിതന്മാർ തടഞ്ഞത്. ബനുഹാഷിം ആധിപത്യം ബ്രിട്ടീഷ് ചട്ടുകമായി പ്രവർ ത്തിച്ചപ്പോൾ നജ്ദുകൾക്ക് ഹിജാ സിൽ പ്രവേശനം നിഷേധിക്കപ്പെടുകയായിരു ന്നു. മുന്ന് വർഷം ഈ നിരോ ധനം കർക്കശമായി തുടർന്നു. അസഹ്യമായ ഈ അതിക്രമ ത്തിനെതിരിൽ പോരാടാൻ തന്നെ അബ്ദുൽ അസീസ് ബ്നു സഊദ് തീരുമാനമെടു ത്തു. വിജയം അല്ലെങ്കിൽ മരണം എന്ന ദൃഢ നിശ്ചയ ത്തിൽ അദ്ദേഹം തന്റെ പട്ടാ ളത്തെ ഹിജാസിലേക്ക് നയി ച്ചു. ആ വിശുദ്ധ യുദ്ധത്തിൽ ബനുഹാഷിം ഭരണകൂടം പരാജിതരായി. ഭരണാധിപൻ രാജ്യം വിട്ടോടുകയും ചെയ ്തു. ഹിജാസ് ശിർക്കിന്റെ കരാ ളഹസ്തത്തിൽ നിന്നും മോചി തമായി. തൗഹീദിന്റെ പതാക ഉമ്മുൽഖുറാഇൽ പാറിക്കളി ച്ചു. പാലായനം ചെയ്ത രാജാ വിനെ ബ്രിട്ടീഷുകാർ ഇപ്പോ ഴത്തെ ജോർഡാനിൽ കുടിയി രുത്തി അവിടെ "അൽ മംല ക്കത്തുൽ ഉർദുന്നിയ്യത്തുൽ ഹാഷിമിയ്യ" എന്ന പേരിൽ ഒരു ഭരണകൂടമുണ്ടാക്കി. ഇദ്ദേ ഹത്തെ അവിടത്തെ രാജാവാ ക്കി. ഇയാളുടെ ചെറുമക നാണ് ഇപ്പോഴത്തെ ഹുസൈ ൻ രാജാവ്. 'ഉർദുനിയ്യാ'യാണ് ജോർഡാനായിത്തീർന്നത്.

(കടപ്പാട്: ഓർമകളുടെ തീരത്ത്, പേജ്: 173, 174)

#### നീതി

നീതി നാമെല്ലാവരും ഇഷ്ടപ്പെടുന്നു. പക്ഷേ, നീതിമാന്മാരെ വളരെക്കു റച്ചേ ഇഷ്ടപ്പെടുന്നുള്ളൂ.

(ജോസഫ് റോസ്)

ഡോ. ബക്കർ. എ റഹ്മാൻ

## മുസ്ലിം സ്പെയിനിന്റെ സംഭാവനകൾ

ശാസ്ത്രരംഗത്ത് അനേകമനേക കണ്ടുപിടുത്തങ്ങൾക്ക് അടി ത്തറ പാകിയ പ്രഗൽഭമതികളിൽ സിംഹഭാഗവും സ്പെയിനിന്റെ സംഭാവനകളാകുന്നു. പിൽക്കാലത്ത് വിമാനം കണ്ടുപിടിച്ച റൈറ്റ് സഹോദരന്മാർക്ക് മാർഗ്ഗദർശകമായി കിട്ടിയത് സ്പെയി നിന്റെ മുത്തായ അബ്ബാസ്ബ്നു ഫിർനാസിന്റെ വൈമാനിക തത്വത്തിൽ നിന്നായിരുന്നു. എഴുപതിലധികം കൃതികൾ രസത ന്ത്രശാസ്ത്രത്തിൽ മാത്രം രചിച്ച ജാബിർ ബ്നു ഹയ്യാൻ സ്പെയിൻ ലോകത്തിനു നൽകിയ മറ്റൊരു പ്രഗൽഭമതിയായി രുന്നു. സ്വർണ്ണം, വെള്ളി, മറ്റു മുല്യലോഹങ്ങൾ വാർത്തെടു ക്കുന്ന രസതന്ത്രവിദ്യയുടെ ആശാനായാണ് അദ്ദേഹം ശാസ്ത്ര ലോകത്തറിയപ്പെടുന്നത്.

മിനുഷ്യ നാഗരികതയ്ക്ക് അനശ്വര സംഭാവനകൾ അർപ്പിച്ച മുസ്ലിം സ്പെയിൻ ശാസ്ത്രവിജ്ഞാനരംഗത്ത് ലോകത്തിനു നൽകിയ ദിശാബോധം അനിഷേധ്യമാണ്. സ്പെയിനിന്റെ ഭരണാധി കാരം മുസ്ലിംകളിൽ നിന്ന് പിടിച്ചടക്കപ്പെട്ടെങ്കിലും ശാസ്ത്ര - വി ജ്ഞാന – കലാ – സാഹിത്യ – സാംസ്കാരിക രംഗങ്ങളിൽ ലോകത്ത് ചെലുത്തിയ സ്വാധീനം എന്നുമെന്നും വർണ്ണശോഭയോടെ നിലനിൽക്കു ന്നു. സ്പെയിൻ ഭരിച്ച മുസ്ലിം ഭരണാധികാരികളെല്ലാം ശാസ്ത്ര, വിജ്ഞാന, ഗവേഷണ, പഠന, കലാരംഗങ്ങളിൽ വമ്പിച്ച പ്രോത്സാഹ നവും പ്രേരണയും പണ്ഡിതന്മാർക്കും ഗവേഷകർക്കും കലാകാര ന്മാർക്കും സാഹിത്യ സാംസ്കാരിക നേതാക്കൾക്കും നൽകിക്കൊണ്ടി രുന്നു. ലോകത്തിന്റെ അഷ്ടദിക്കുകളിൽ നിന്നും ധിഷണാശാലികളെ വിളിച്ചുവരുത്തി കോർദോബയിൽ കുടിയിരുത്തുകയായിരുന്നു ഭരണാ ധിപന്മാർ ചെയ്തിരുന്നത്. അക്കാലത്ത് ഉത്തുംഗതയിലെത്തി നിന്നി രുന്ന ബാഗ്ദാദിനെപ്പോലും കിടപിടിക്കുന്ന സ്ഥാനം കൊർദോബ നേടി. സ്പെയിനിലെ മഹാമനീഷികളായ പണ്ഡിത, ശാസ്ത്ര പടുക്കളെ മറ്റി തര പ്രദേശങ്ങളിലേക്കയക്കുകയും മറ്റു രാജ്യങ്ങളിലെ മഹാരഥന്മാരാ യവരെ സ്പെയിനിലേക്കു കൊണ്ടുവരികയും ചെയ്തുകൊണ്ട് വിജ്ഞാനലോകത്ത്അറിവിൻകൈമാറ്റം നടത്തി അത്ഭുതം സൃഷ്ടി



ക്കുകയായിരുന്നു. പണ്ടേ വിജ്ഞാനത്തിനും നാഗരിക തക്കും മുന്തിയ പരിഗണന കൽപിച്ചിരുന്ന സ്പെയിനിലെ സമൂഹം ഇസ്ലാമിനെ ആവാ ഹിച്ചതോടെ അവരുടെ കഴിവു കൾ പതിന്മടങ്ങാക്കുകയായിരു ന്നു. പണ്ഡിതന്മാർക്കും ചിന്ത കന്മാർക്കും തത്വജ്ഞാനി കൾക്കും മഹത്തായ സ്ഥാനം കൽപിച്ച ഇസ്ലാം ഈ സമു ഹത്തിൽ ഉന്നതമായ സ്വാധീ നേടുകയായിരുന്നു. വിജ്ഞാനങ്ങളുടെ അന്നത്തെ കേന്ദ്രങ്ങൾ പള്ളികളിൽ തള ച്ചിടപ്പെട്ടതായിരുന്നു. മുസ്ലിം ഭരണാധിപന്മാരാണ് വിദ്യാലയ ങ്ങൾ സ്ഥാപിച്ച് വിജ്ഞാന ത്തന്റെ കേദാരഭുമികളാക്കി മാറ്റിയത്. മുസ്ലിം സ്പെയിൻ ഭരണാധിപന്മാരുടെ ഗ്രന്ഥങ്ങ ളോടുള്ള അഭിനിവേശം ഒന്നു വേറെത്തന്നെയായിരുന്നു. ഗ്രന്ഥങ്ങൾ രചിപ്പിച്ചും കിട്ടാവു ന്നിടത്തോളം ശേഖരിച്ചും ലോകത്ത് അത്ഭുതം സൃഷ്ടി

ക്കുകയായിരുന്നു. കൊർദോ ബയിലെ കേന്ദ്രഗ്രന്ഥശാലയാ യിരുന്ന ഖലീഫ അമീർ ഹക മിന്റെ ഗ്രന്ഥപ്പുരയിൽ നാലുല ക്ഷത്തിലധികം പുസ്തക ങ്ങൾ ശേഖരിക്കപ്പെട്ടിരുന്നു.

ശാസ്ത്രരംഗത്ത് അനേക മനേക കണ്ടുപിടുത്തങ്ങൾക്ക് അടിത്തറ പാകിയ പ്രഗൽഭമ തികളിൽ സിംഹഭാഗവും സ്പെയിനിന്റെ സംഭാവനകളാ കുന്നു. പിൽക്കാലത്ത് വിമാനം കണ്ടുപിടിച്ച റൈറ്റ് സഹോദ രന്മാർക്ക് മാർഗ്ഗദർശകമായി കിട്ടിയത് സ്പെയിനിന്റെ അബ്ബാസ്ബ്നു മുത്തായ ഫിർനാസിന്റെ വൈമാനിക തത്വത്തിൽ നിന്നായിരുന്നു. എഴുപതിലധികം കൃതികൾ രസതന്ത്രശാസ്ത്രത്തിൽ മാത്രം രചിച്ച ജാബിർ ബ്നു ഹയ്യാൻ സ്പെയിൻ ലോക ത്തിനു നൽകിയ മറ്റൊരു പ്രഗൽഭമതിയായിരുന്നു. സ്വർണ്ണം, വെള്ളി, മറ്റു മൂല്യ ലോഹങ്ങൾ വാർത്തെടു

ക്കുന്ന രസതന്ത്രവിദ്യയുടെ ആശാനായാണ് അദ്ദേഹം ശാസ്ത്രലോകത്തറിയപ്പെടു ന്നത്.

#### വൈദൃശാസ്ത്രരംഗം

പാശ്ചാത്യർ 'അസേർ ക്കൽ' എന്നു വിളിക്കുന്ന മഹാ പണ്ഡിതനായ ഇബ്നുസ്റ്റർഖി യാൽ ഗോളശാസ്ത്രത്തിൽ അപ്രമാദിത്വമുള്ള വ്യക്തിത്വമാ യിരുന്നു. ആസ്ട്രോലാബ് കണ്ടുപിടിച്ചത് അദ്ദേഹമായിരു ന്നു. വൈദ്യവിജ്ഞാനരംഗത്ത് സ്പെയിൻ നൽകിയ നേതൃ ത്വത്തിന്റെ ഒന്നാം സ്ഥാനക്കാ രൻ അബുൽ മുതർറഫ് ബ്നു ശഹീദ് എന്ന പ്രഗൽഭമതിയാ യിരുന്നു. മരുന്നുകൾ പ്രയോ ഗിക്കാതെ ഭക്ഷണക്രമീക രണം കൊണ്ട് മാത്രം ചികിത്സ നടത്തുന്ന ഒറ്റമൂലി വിദ്യയുടെ പ്രായോഗികത ലോകത്തെ പഠിപ്പിച്ച സ്പെയി നിന്റെ മഹത്തായ സംഭാവന യാണദ്ദേഹം. അക്കാലത്തെ അതിസമർത്ഥന്മാരായ ഭിഷഗ്വ രന്മാരായിരുന്നു ഇബനു ഇസ്ഹാഖ്, ഇബ്നുൽ വാഹി അബുൽ ഖാസിം സഹ്റാവി എന്നിവർ ഖലീഫ അബ്ദുറഹിമാൻ നാസിറിന്റെ കൊട്ടാരവൈദ്യന്മാരായിരുന്നു. ഇബ്നുൽ ബൈത്വാർ ലോക വൈദ്യശാസ്ത്രത്തിൽ അറിയ പ്പെടുന്നതു തന്നെ "ഔഷധവി ജ്ഞാനി" എന്ന പേരിലാണ്. ലോകം കണ്ടതിൽ വെച്ചേ റ്റഴും വിദഗ്ധനായ വൈദ്യനാ യിരുന്നു അദ്ദേഹം എന്നു ശാസ്ത്രലോകം അദ്ദേഹത്തെ അടയാളപ്പെടുത്തിയിട്ടുണ്ട്. ശരീരശാസ്ത്രത്തിലും ചികി ത്സയിലും അതിവിദഗ്ദനായി രുന്ന 'അബുൽഫലഹ്' കിഴ ക്കൻ സ്പെയിനിന്റെ മറ്റൊരു മഹാസംഭാവനയായിരുന്നു. മഹാനായ അവിസന്നയെന്ന ഇബ്നുസീനയെക്കുറിച്ചും നമുക്ക് ചർച്ച ചെയ്യാം.

#### വനിതകളുടെ സംഭാവനകൾ

പുരുഷ ശാസ്ത്രജ്ഞന്മാർ മാത്രമല്ല വനിതാ ശാസ്ത്ര ജ്ഞകളും പ്രഗൽഭമതികളു മായവരും സ്പെയിനിന്റെ ചരി ത്രത്താളുകൾ അലങ്കരിച്ചിട്ടു ണ്ട്. സ്പെയിനിന്റെ സ്ത്രീ സ്പന്ദനമായ ഉമ്മുൽ ഹസൻ ഒരു വൈദ്യശാസ്ത്രവിദഗ്ധ യായിരുന്നു. ഖാള്വി അബുജഅ ്ഫർ തൻജാലിയുടെ പുത്രിയാ യിരുന്നു അവർ. ഖലീഫ മൻസൂറിന്റെ കുടുംബവനിതാ ഭിഷഗാരകൾ ഫഹീദുബ്നു സഹ്റിന്റെ സഹോദരിയും പുത്രിയുമായിരുന്നു. വനിത കളെ വനിതകൾ തന്നെ ചികി ത്സിക്കലാണ് ഉത്തമമെന്ന കർമ്മശാസ്ത്രപടുക്കളുടെ ഉപ ദേശം ഖലീഫ മൻസൂർ ഗൗര ക്രൈസ്ത വ ലോകം ഫിലോസ ഫർമാരെ യുക്തിവാദ നിരീശ്വരന്മാ രെന്ന നിലയിൽ കല്ലെ റിഞ്ഞു കൊല്ലുകയും ഗ്രന്ഥങ്ങൾ ചുട്ടെരിക്കു കയും ചെയ്തിരുന്ന അക്കാലത്ത് മുസ്ലിം ഭര ണാധിപന്മാർ ഫിലോസ ഫർമാർക്ക് ഉന്ന ത സ്ഥാനം നൽകി ആദരി ച്ചു. തത്വജ്ഞാനാധിഷ്ഠി ഇസ് ലാമിക തമായ വിജ്ഞാനങ്ങളിൽ അന്തർലീനമായ ഫിലോ നിർദ്ധാരണം സഫി ചെയ്തു പുറത്തു കൊണ്ടുവരാൻ ഖലീഫ മാർ പണ്ഡി തന്മാരെ പ്രേരിപ്പിച്ചു. പാശ്ചാതൃർ അവറോസ് എന്നു വിളി ക്കുന്ന ഇബ്നു റുശ്ദ് സ്പെയിൻ ലോകത്തിനു നൽകിയ മഹാനായ പ്രതിഭാശാലിയായിരുന്നു. അരിസ്റ്റോട്ടിലിന്റെ ഗ്രന്ഥ ങ്ങൾ ലോകത്തിനു പരി ചയപ്പെടുത്തിയത് ഇബ്നു റുശ്ദ് ആയിരുന്നു.

വത്തിലെടുത്തു. അനേകം വനിതാരത്നങ്ങളെ വൈദ്യശാ സ്ത്രവും പ്രത്യേകം സ്ത്രീ രോഗ വിദഗ്ദകളെയും പരിശീ ലിപ്പിച്ചെടുത്തു. ഖലീഫയുടെ നേരിട്ട നിയന്ത്രണത്തിൽ അവർക്കാവശ്യമായ മുഴുവൻ പഠന സജ്ജീകരണങ്ങളും കൊട്ടാരത്തിൽ ഒരുക്കിക്കൊടു

#### തത്വശാസ്ത്രജ്ഞർ

ക്രൈസ് ത വ ലോകം ഫിലോസഫർമാരെ യുക്തി വാദ നിരീശ്വരന്മാരെന്ന നില യിൽ കല്ലെറിഞ്ഞു കൊല്ലു കയും ഗ്രന്ഥങ്ങൾ ചുട്ടെരിക്കു കയും ചെയ്തിരുന്ന അക്കാ ലത്ത് മുസ്ലിം ഭരണാധിപ ന്മാർ ഫിലോസഫർമാർക്ക് ഉന്നതസ്ഥാനം നൽകി ആദരി ച്ചു. തത്വജ്ഞാനാധിഷ്ഠിത മായ ഇസ്ലാമിക വിജ്ഞാന ങ്ങളിൽ അന്തർലീനമായ ഫിലോസഫി നിർദ്ധാരണം ചെയ്തു പുറത്തു കൊണ്ടുവ രാൻ ഖലീഫമാർ പണ്ഡിത ന്മാരെ പ്രേരിപ്പിച്ചു. പാശ്ചാ തൃർ അവറോസ് എന്നു വിളി ഇബ്നു റുശ്ദ് ക്കുന്ന സ്പെയിൻ ലോകത്തിനു നൽകിയ മഹാനായ പ്രതിഭാ ശാലിയായിരുന്നു. അരിസ്റ്റോട്ടി ലിന്റെ ഗ്രന്ഥങ്ങൾ ലോക ത്തിനു പരിചയപ്പെടുത്തിയത് ഇബ്നു റുശ്ദ് ആയിരുന്നു. അതുപോലെ പ്രകൃതിശാ സ്ത്രത്തിലും വൈദ്യശാസ്ത്ര ത്തിലും ഒരുപോലെ തിളങ്ങി നിന്ന ഇബ്നുതുഫൈൽ മഹാ നായ ഒരു ദാർശനികൻ കൂടി യായിരുന്നു. മതവിജ്ഞാനരം ഗത്ത് സ്പെയിനിന്റെ മുന്നണി പ്പോരാളികളായ മഹാനുഭാവ നായിരുന്നു ഇബ്നു ഹസം. കർമ്മശാസ്ത്രവിശാരദനും കവിയും ചരിത്രകാരനുമായി രുന്നു അദ്ദേഹം. നാനൂറില ധികം ഗ്രന്ഥങ്ങൾ രചിച്ച അദ്ദേഹം ള്വാഹിരി മദ്ഹ ബിന്റെ ഔദ്യോഗിക വക്താവു കൂടിയായിരുന്നു. ലോകത്തു ണ്ടായ എല്ലാ മതങ്ങളെക്കു റിച്ചും ഗവേഷണം ചെയ്ത് അതിസൂക്ഷ്മ നിരീക്ഷണം നടത്തിയ വിമർശക നിരൂപക നുമായിരുന്നു അദ്ദേഹം. ഒരു സർവ്വ വിജ്ഞാനകോശം തന്നെ യായ അൽമു ഹല്ല എന്ന ഗ്രന്ഥം ഇബ്നുഹസ

മിൻെ ഉജ്ജലമായ രചനയാകൂ ന്നു.

#### ശാസ്ത്രത്തിന്റെ ശത്രുക്കൾ

ചുരുക്കത്തിൽ എണ്ണമറ്റ മഹാപ്രതിഭകളെ ലോകത്തിന് മുസ്ലിം സ്പെയിൻ മാത്രം സമർപ്പിച്ചിട്ടുണ്ട്. ഇസ്ലാമിക ചിന്തയോടൊപ്പം എല്ലാ ശാസ്ത്രശാഖകളെയും തത്വ ജ്ഞാന - ഫിലോസഫി -ത്തെയും കല, സാഹിത്യം, സാമുഹൃശാസ്ത്രം, സാമ്പ ത്തികശാസ്ത്രം തുടങ്ങിയ മനുഷ്യഗന്ധിയായ മുഴുവൻ ശാസ്ത്രശാഖകൾക്കും അനൽപമായ സംഭാവനകൾ സ്പെയിൻ നൽകിയിട്ടുണ്ട്. ഇന്ന് മുസ്ലിം ലോകം ആധു നിക ശാസ്ത്രത്തിനു മുമ്പിൽ തലകുനിച്ചു നിൽക്കുകയാണ്. നഷ്ടപ്പെട്ട മുസ്ലിം പ്രതാപം വീണ്ടെടുക്കുന്നതിനുള്ള തീവ്ര യജ്ഞങ്ങളൊന്നും ലോകത്ത് നടക്കുന്നില്ല. നടത്ത പ്പെടാതിരിക്കാൻ യൂറോപ്പും സിയോണിസവും ജുതായി സവും ക്രൈസ്തവലോകവും പരമാവധി പരിശ്രമിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. വിശുദ്ധ ഖുർആനിൽ ആഴമേറിയ പഠ നമോ ശാസ്ത്രചിന്തയോടു കുടിയ ഗവേഷണമോ നാമമാ ത്രമായി മാത്രമേ നടക്കുന്നു ള്ളൂ. ശാസ്ത്രത്തിന്റെ മുഴു വിഭാഗങ്ങളുടെയും മുൻപന്തിയിൽ നേതൃത്വപര മായ പങ്കുവഹിച്ചവർ ശാസ്ത്ര ശത്രുക്കളായിട്ടാണിന്നു പെരു മാറുന്നത്. നഷ്ടപ്പെട്ട ഈ ഔന്നത്ത്തിലേക്ക് പ്രചോദന മേകാൻ ചരിത്രപഠനം അനി വാര്യമാണ്. ലോകത്തിനു സംഭാവനകളർപ്പിച്ച് മുസ്ലിം പ്രതിഭകളെക്കുറിച്ച് ഉൾക്കാ ഴ്ചയോടെ നമുക്ക് വരും ലക്ക ങ്ങളിൽ വിലയിരുത്താം.

### കടത്തിൽ നിന്നു രക്ഷപ്പെടുക

'മനുഷ്യൻ സ്വയം ഉണ്ടാക്കുന്നതും ചതിക്കപ്പെടുന്നതുമായ ഒരു കെണിയാണ് കടം. അവൻ അതിലേക്ക് മന:പൂർവ്വം പ്രവേശിക്കുന്നു. (ജോഷ് ബില്ലിങ്സ്)

#### ശുഭദിനം

നമുക്ക് ആവശ്യമുള്ള തൊക്കെയും പെട്ടെന്നു കെപ്പിടിയിലൊതുക്കാ നുള്ള മാർഗ്ഗമാണ് കടംവാ ങ്ങിക്കുകയെന്നത്. പണം സ്വരുക്കൂട്ടിവച്ച് കാര്യം നേടു ന്നതിനേക്കാൾ വേഗത്തിൽ ഇതു നടക്കും. എന്നാൽ നാം വാങ്ങിക്കൂട്ടിയതൊക്കെ ഉപയോഗിച്ചു കഴിഞ്ഞാലും അല്ലെങ്കിൽ അതിന്റെ മൂല്യം തീർന്നു പോയാലും കടം അതേപടി നമു ക്കൊപ്പം നിലനില്ക്കും. എന്നുമാത്രമല്ല അതിന്റെ കനത്ത ഭാരം പേറുന്ന ഓർമ്മകളും അതുപോലെ പലിശയും കുടെയുണ്ടാകും നമുക്കതൊക്കെ നന്നായി അറിയാമായിരിക്കും. എന്നാൽ മറ്റെല്ലാ ചീത്ത സ്വഭാവവും പോലെ കുമി ഞ്ഞുകൂടുന്ന കടങ്ങളെയും

. പലപ്പോഴും തകർത്തെറി യാൻ പ്രയാസമായിരിക്കും.

നാം സ്വയം നമുക്കായി കെണിയൊരുക്കുകയും കുരു ക്കിൽ വീഴുകയുമാണ് ചെയ്യു ന്നതെന്ന് അംഗീകരിക്കണം. അതുകൊണ്ട് നമുക്കുള്ള വരുമാനത്തിനും സമ്പാദ്യ ത്തിനും അനുസൃതമായി ജീവിക്കുക എന്ന പഴയ ജീവി തകല പ്രയോഗത്തിലാ ക്കേണ്ട സമയമാണിത്. കട ത്തിന്റെ കെണിയിൽ നിന്നും രക്ഷപ്പെടാനുള്ള അടിസ്ഥാന തന്ത്രമാണിത്. ക്രെഡിറ്റ് കാർഡു കൾ കൊണ്ട് ഷോപ്പിങ് നടത്തുന്നതിനു പകരം കൈയിലുള്ള പണം കൊണ്ടു മാത്രം അങ്ങനെ ചെയ്യുമ്പോഴുള്ള ആനന്ദം പറ ഞ്ഞറിയിക്കാനാവാത്തതാണ്.

അടുത്ത തവണ എന്തെ ങ്കിലും കടക്കെണിയിൽ കുരു ങ്ങുന്നതിനു മുമ്പ് ആ വസ്തു . വകയുടെ വില കണക്കാ ക്കാനും കടം കൊടുത്തു വാങ്ങുന്നതിനു പകരമുള്ള വഴികൾക്കുമായി സമയം കണ്ടെത്തുക.

> (ചിന്താസരിത്സാഗരം പേജ്: 274)

''നിർവ്വാഹമില്ലാതെ കടം വാങ്ങിയവനെ തി രിച്ചു കൊടുക്കണമെന്നാ ഗ്രഹിച്ചുകൊണ്ടാണെ ങ്കിൽ – കടം വീട്ടുവാൻ അ ല്ലാഹു പ്രത്യേകം സഹാ യിക്കുന്നതാണ്." (മുഹ മ്മദ് നബി(സ)) അവി ടുന്നു പ്രാർത്ഥിച്ചു: "നാ ഥാ, ഞെരുക്കിക്കളയുന്ന കടത്തിൽ നിന്നെന്ന കാത്തുകൊള്ളണേ."

കട ബാധ്യതയുള്ള വന്റെ ജനാസ നമസ്കാ രത്തിനു പ്രവാചകൻ നേതൃത്വം നൽകാറില്ല.

#### വേദാന്തം

### കാരുണ്യം വീട്ടിലും

'നിങ്ങൾക്കുള്ളിൽ ഒരേയൊരു പുഞ്ചിരിയെ ഉള്ളെങ്കിൽ അതു നിങ്ങ ളുടെ പ്രിയപ്പെട്ടവർക്കു നൽകുക. വീട്ടിലുള്ളവർക്കു മാത്രമല്ല തെരുവിലേ ക്കിറങ്ങി തീർത്തും അപരിചിതരായവർക്കു സ്നേഹപൂർവും സുപ്രഭാതം നേരുക' ● മായാ ഏഞ്ചലോ

#### ശുഭദിനം

നമ്മുടെ വീടിനു പുറ ത്തുള്ളവരെ കാണുമ്പോൾ നാം 'ബാഹൃമുഖം മൂടി' അണിഞ്ഞേക്കാം. കടയിലെ ഒരുവനോടു നാം കൊച്ചു വർത്തമാനം പറയുന്നു. പട്ട ണത്തിൽ കണ്ടുമുട്ടുന്നവ രോടെല്ലാം തലകുലുക്കി പുഞ്ചിരിച്ചുകൊണ്ടു ശുഭാം ശംസകൾ പറയുന്നു.

സാരമില്ല, വിഷമി ക്കേണ്ട എന്ന് സങ്കടമനുഭ വിക്കുന്നവരോട് മൊഴിയു ന്നു, നാം വളരെ കാരു ണ്യവും ദയയും ഉള്ളവരാ ണെന്നാണു നമ്മുടെ വിചാ

എന്നാൽ വീട്ടിലെത്തി

യാലോ നാം കാരുണ്യ ത്തിന്റെ മുഖംമൂടി അഴിച്ചു വെക്കുകയും പരുക്കനാവു കയും ചെയ്യുന്നു. വീട്ടിൽ നമുക്ക് വെച്ച് എന്തു മാകാമല്ലോ അല്ലേ? നാം അവിടെ പൊട്ടിത്തെറിക്കു കയും പരിഭവിക്കുകയു മൊക്കെ ചെയ്യുന്നു. വീട്ടിലുള്ള വർ നമ്മെ സ്നേഹിക്കും. എത്താക്കെയാണെങ്കിലും അവർ പിണങ്ങാനിടയില്ല. അതുകൊണ്ട് അവരോട് ഉട ക്കാനും പരുക്കനാവാനും നമുക്ക് മടിയില്ല.

അപരിചിതനോടു നന്നായി പെരുമാറാനും ഉപചാരമര്യാദ കൾ കൈമാറാനുമൊക്കെ നമു ക്കറിയാമെങ്കിൽ പിന്നെ വീട്ടി ലുള്ളവരോടും കുട്ടുകാരോടും

അതൊക്കെ ആയിക്കുടെ? വീട്ടിനുള്ളിലും ണ്യത്തിന്റെ മഖം തന്നെ അണിയുക. നാട്ടിലൊരു മുഖവും വീട്ടിൽ മറ്റൊരു മുഖവും അണിയുന്നത് കപടതയും കൗശലവമുമാ

> (ചിന്താസരിത്സാഗരം പേജ്: 274)

"നിങ്ങളുടെ കുടുംബ ത്തോട് ഏറ്റവും നന്നായി സഹവർത്തിക്കുന്നവനത്രെ നിങ്ങളിൽ ഏറ്റവും ഉത്ത മൻ. ഞാൻ എന്റെ കുടുംബത്തോട് ഏറ്റവും നന്നായി പെരുമാറുന്നവൻ തന്നെയാകുന്നു." (മുഹമ്മദ് നബി (സ))

വി.എസിനു അധികാര ആർത്തിയെന്നു (സുധീരൻ) ധീരമായിപ്പറഞ്ഞു. സുധീ ഉമ്മൻചാണ്ടിയുടെ ആർത്തി ലക്ഷ്യം വെച്ച തെന്ന് (വി.എസ്) തിരിച്ചടി ച്ചു. തുടർച്ചയായി തെരഞ്ഞെ ടുപ്പിൽ മത്സരിക്കുന്നവർക്ക് അധികാരത്തോടുള്ള ആർത്തി മാത്രമല്ല. ജനസേ വനത്തോടുള്ള ആർത്തിയു മാകാം എന്ന് (ഉമ്മൻചാണ്ടി) അടിച്ചുവിട്ടു. ടി.എൻ പ്രതാ ജീവിക്കാനുള്ള പനു ആർത്തികൊണ്ടു മത്സരിക്കു ന്നില്ല എന്ന് സ്വന്തം പ്രസ്താ വിച്ചു. ഞാൻ 94 കാരൻ വയ സ്സനല്ല 92 കാരനായ ചെറു

പ്പക്കാരനെന്ന് വി.എസ് തിരു ത്തിക്കൊടുത്തു. ഞങ്ങൾ വരട്ടെ എല്ലാം, എല്ലാറ്റിനെയും ശരിയാക്കും. ശരിയാക്കി ക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നുണ്ട്. ബാക്കി സ്ക്രീനിൽ അഞ്ചു വർഷ ങ്ങൾ കൊണ്ട് കാണാം.

#### പ്രപഞ്ചനാഥൻ പറഞ്ഞത് ശ്രദ്ധിക്കുക

"ചില ആളുകളുണ്ട്. ഐഹിക ജീവിതകാര്യത്തിൽ അവരുടെ സംസാരം നിനക്ക് കൗതുകം ജനിപ്പിക്കും. അവ രുടെ ഹൃദയശുദ്ധിക്ക് അവർ ദൈവത്തെത്തന്നെ സാക്ഷി നിർത്തും. യഥാർത്ഥത്തിലവർ സത്യത്തിന്റെ കഠിനവൈരിക

ളത്രെ. അവർ ഇറങ്ങിപ്പുറ പ്പെട്ടാൽ ഭൂമിയിലാകെ കുഴ പ്പമുണ്ടാക്കാനും വിള നശി പ്പിക്കാനും ജീവനെടുക്കുവാ നുമായിരിക്കും ശ്രമിക്കുക. നശീകരണം ദൈവത്തിനി ഷ്ടമല്ല. ദൈവത്തെ സുക്ഷി ക്കുക എന്നെങ്ങാനും അവ രോട് ഉപദേശിച്ചാൽ ദുരഭി മാനത്താൽ അവർ തെറ്റാ വർത്തിക്കുന്നതിൽ ഉറച്ചു നിൽക്കും. അവരെ മതിയാ ക്കാൻ നരകത്തിനേ കഴിയു. അത് വളരെ മോശമായ സങ്കേതമത്രെ!" (വി.ഖുർ ആൻ 2: 204 - 206).

(നദീർബാബു മഞ്ചേരി)





## യുവാക്കൾ മദ്യത്തിനും മയക്കുമരുന്നിനും എതിരെ

വാഗ്ടാനന്ദ ഗുരുദേവൻ

"...... ഉദാഹരണത്തിന്നായി മദ്യപാനത്തെ എടുക്കുക. ഒരു മദ്യ പനെ നേരിട്ടു മദ്യപനെന്നു വിളിച്ചാൽ അദ്ദേഹത്തിന്നു അതു സന്തോഷ പ്രദമാകുന്നില്ല എന്നുതന്നേയല്ല അദ്ദേഹം വെറുക്കുകയും ചെയ്യും. ഇതിനു കാരണമെന്ത്? മദ്യപാനം സ്വാത്വികബുദ്ധിക്ക് ഉചിതമായിട്ടുള്ളതല്ലെന്നു മദ്യപനുതന്നെ പ്രകൃത്യാ അറിവുള്ളതുകൊണ്ടല്ലെയോ? ആകയാൽ മദ്യ പൻ തന്നെ മദ്യപാനം പാപകർമ്മമാണെന്നു സമ്മതിക്കുന്നുവെന്നു തെളി യുന്നു. നിഷ്കളങ്കമായ സ്നേഹത്തിന്റെ അവതാരഭൂമികൾ മാതാപിതാ ക്കളാകുന്നു. അവരുടെ സ്നേഹപരിപുതമായ ഹൃദയമാകട്ടെ പുത്രന്മാർ മദ്യപാനം ചെയ്യുന്നതിൽ ഇഷ്ടപ്പെടുന്നില്ല. അതുകൊണ്ട് മദ്യപന്റെ മാതാവും പിതാവും മദ്യപാനം പാപകർമ്മമാണെന്നു സമ്മതിക്കുന്നു. അച്ഛനമ്മമാരെ ഒഴിച്ചാൽ പിന്നെ ഹൃദയപൂർവ്വം സ്നേഹിക്കുന്നവർ ഭാര്യയും മക്കളുമാ കുന്നു. മദ്യപൻ ഭാര്യയേയും മക്കളേയും കണക്കിലേറെ ദ്രോഹിക്കുന്നു. ആകയാൽ ഭാര്യയും മക്കളും മദ്യപാനത്തിൽ അനുകൂലിക്കുകയില്ലെന്നതു തീർച്ചതന്നെ. ഇങ്ങനെ സ്നേഹപാത്രങ്ങളായ മദ്യപന്റെ ഭാര്യയും പുത്ര ന്മാരും മദ്യപാനം പാപകർമ്മമാണെന്ന് വാസ്തവത്തിൽ സമ്മതിക്കുന്നു. ജപ്പാനിലെ ഒരു പെൺപള്ളിക്കൂടത്തിൽ നിന്നു ഒരു പെൺകുട്ടി ചെയ്ത പ്രാർത്ഥനയെ ഞാൻ ഈ അവസരത്തിൽ ഓർക്കുന്നു. ഓരോ ദിവസവും ഓരോ പെൺകുട്ടികൾ പ്രാർത്ഥന നടത്തുക പതിവാണ്. മേൽ പറഞ്ഞ പെൺകുട്ടി തന്റെ പ്രാർത്ഥനാ വസരമായപ്പോൾ എഴുന്നേറ്റു നിന്നു. "എന്റെ സർവ്വേശ്വരാം നീ എനിക്ക് തരാൻ നിശ്ചയിച്ച ഭർത്താവ് ഒരു കൂലിവേലക്കാ രനോ ഒരു വെറും വിദ്യാശൂ ന്യനോ ആയാലും എനിക്ക് വിരോധമില്ല; അവൻ മദ്യപാനം ചെയ്യാത്തവനായിരിക്കണേ" എന്നിങ്ങനെ പ്രാർത്ഥിച്ചു.

ഇങ്ങിനെ ആ പെൺകുട്ടി പ്രാർത്ഥിക്കാനുണ്ടായിരുന്ന കാരണം, തന്റെ പിതാവ് പ്രതി ദിനം മദ്യപാനം ചെയ്തു മത്ത നായി മാതാവിനെ അടിച്ചും ഇടിച്ചും സങ്കടപ്പെടുത്തുന്നതു കണ്ടു ഭയന്നിട്ടായിരുന്നു പോലും. ഹാ ഇങ്ങിനെ എത്ര ഭവനങ്ങളിൽ നിന്ന് മദ്യപന്മാ രുടെ ലഹരിഭ്രാന്ത് നിമിത്തം സ്ത്രീകളും കുട്ടികളും നില വിളിച്ച് കാലം കഴിക്കുന്നു. ആരോടാണ് പറയുക. മദ്യപനു ധർമ്മത്തെ ബഹുമാനമില്ല. മാതാവെന്നോ പിതാവെന്നോ ഉള്ള വിചാരവും അവനില്ല. അവൻ കേവലം ഒരു ക്ഷുബ്ധ നായ രാക്ഷസൻ. ന്നുണ്ടോ ദയ? സാധുക്കൾ ആരോട് സങ്കടം പറയും? ബ്രാണ്ടി ഷാപ്പിൽ നിന്നോ കള്ളുഷാപ്പിൽ നിന്നോ മദ്യപൻ വരുന്നത് പ്രായേണ അർദ്ധ രാത്രി സമയത്തിലായിരിക്കും സ്ത്രീകൾക്കും കുട്ടികൾക്കും അപ്പോൾ നല്ല ഉറക്കവുമായി രിക്കും. അങ്ങനെയുള്ള അവ സരത്തിലാണ് മദ്യപൻ വിളി തുടങ്ങുന്നത്.

ഉടൻ ഉണർന്നാലും ഉടൻ ഉണർന്നില്ലെങ്കിലും കോപം തന്നെ. ആദ്യത്തെ വിളികേട്ട ഉടനെ വാതിൽ തുറന്നുവെങ്കിൽ "നീ ഇതുവരെ ഉറക്കം ഒഴിച്ചി രുന്നതിനു കാരണമെന്ത്?" എന്നിങ്ങനെ ചില ദുരർത്ഥ ങ്ങൾ സൂചിപ്പിച്ചുകൊണ്ട് ശകാ രപ്രഹരവർഷം തുടങ്ങും, വാതിൽ തുറക്കുവാൻ താമസി ച്ചു പോയെങ്കിൽ "പുറത്തു പോയ ഈ ഗൃഹനായകനെ ഓർക്കാതെ നീ ഇങ്ങനെ മതി മറന്നു റങ്ങു വാൻ കാരണ മെന്ത്?" എന്ന ചോദ്യവും അടിയും ഇടിയും പൊടിപൂര മായിരിക്കും. മദ്യപന്റെ മാതാ പിതാക്കളും ഭാര്യയും മക്കളും അനുഭവിക്കുന്ന സങ്കടം വിസ്ത രിച്ചെഴുതുവാൻ ആരാലും അശ

മദൃം ഉള്ളിൽ തന്നെ അടങ്ങിപ്പോകുന്നു. ശാന്തം പാപം. ഉദരം എന്തു ചെയ്യട്ടെ. ദുഃഖം അനുഭവിക്കുക തന്നെ. നാവിന്നും മദ്യം ഇഷ്ടമാകുന്നില്ല. അതാ ആ മദൃപൻ പറപറ തുപ്പി കൊണ്ടി രിക്കുന്നു. അവന്റെ മനസ്സിനും മദ്യപാനം ഇഷ്ടപ്പെടുന്നില്ല. എന്തുകൊണ്ടെന്നാൽ അവൻ മനസ്സിൽ ഒളി പ്പിച്ചുവെച്ച പല വിഷ യങ്ങളെയും അതാ തുറന്നു വെളിക്കാക്കു ന്നു. കരചരണാദി കൾക്കും മദൃപാനം സുഖപ്രദമാകുന്നില്ല.

കൃമാകുന്നു. ഏതായാലും മദ്യ പന്റെ ഭവനം നരകപൂരം തന്നെ. ആട്ടാലയിൽ കടന്ന വ്യാഘ്രങ്ങളെപ്പോലെ മദ്യപ ന്മാർ ഭവനങ്ങളിൽ കടന്നു അപ്രമങ്ങൾ നടത്തുന്നു. ആ അവസരത്തിൽ ഭാര്യയും മക്കളും എന്നുവേണ്ട അവിട ങ്ങളിൽ ഉള്ളവർ ആസകലം കണ്ണീരോടുകൂടി പുറത്തുചാടി അടുത്ത് എവിടെയെങ്കിലും ചെന്നു രക്ഷപ്പെടുന്നു.

ഉറക്കേ മുറവിളി കൂട്ടാതി രിക്കുന്നതു അടുത്ത വീട്ടുകാ രുടെ ഭാഗ്യമെന്നേ പറയേണ്ട തുള്ളൂ. പക്ഷേ അവർ ഉച്ചൈ സ്തരം ആർത്തനാദം പുറപ്പെ ടുവിക്കാത്തതു ശബ്ദം കേട്ട് ഘാതകന്മാർ ഇവിടെയും ഓടി വന്നെങ്കിലോ എന്നുള്ള ഭയം കൊണ്ട് മാത്രമാകുന്നു. ബുദ്ധി മാന്മാർ നാടൊക്കെ വർദ്ധിച്ചു കൊണ്ടിരുന്നിട്ടും ഈ നാരകീ യമായ മദ്യാപനം നാട്ടിൽ നിന്ന് നീങ്ങാത്തതു അത്ഭുതാവഹം തന്നെ. മദ്യപാനം പാപകരമാ കുന്നുവെന്ന് തെളിയിപ്പാൻ അധികമൊന്നും പരിശ്രമിക്കേ ണമെന്നില്ല. നമുക്ക് മദ്യപന്റെ അരികിൽ ഒന്നടുത്തുനോക്കാം. അതാ ഒരുവൻ മദ്യപാനം ചെയ്യുന്നു. മദ്യം മുഖത്തിനോ ടടുക്കും തോറും അവൻ ഇളി ച്ചുകാട്ടുന്നതു നോക്കുക. മദ്യം മുഖത്തിന്നു ഇഷ്ടമാകുന്നി ല്ലെന്നു പ്രത്യക്ഷമാകുന്നു. അല്ലെങ്കിൽ എന്തിനു ഇളി ക്കുന്നു? അവന്റെ ഉദരത്തിനും മദ്യം ഇഷ്ടമാകുന്നില്ല. ഇളക്കി മറിച്ചുകൊണ്ട് അതാ വമിക്കു വാൻ നോക്കുന്നു. ഇഷ്ടമുണ്ടെ ങ്കിൽ ഇങ്ങനെ ഉന്തിത്തള്ളി പുറത്തുവിടുവാൻ ഉദരം ശ്രമി ക്കുമോ? പുറത്താക്കുവാൻ ഉദരം ശ്രമിക്കുന്നുവെങ്കിലും മദ്യ പനുണ്ടോ വിടുന്നു. പുറത്ത് തുള്ളിച്ചാടി പോകാതിരിക്കത്ത ക്കവണ്ണം രൂക്ഷങ്ങളായ ചില സാധനങ്ങളെ നാവിന്മേൽ തേച്ചുകൊടുക്കുന്നു.

മദ്യം ഉള്ളിൽ തന്നെ അട ങ്ങിപ്പോകുന്നു. ശാന്തം പാവം. ഉദരം എന്തു ചെയ്യട്ടെ. ദുഃഖം അനു ഭ വി ക്കുക തന്നെ. നാവിന്നും മദ്യം ഇഷ്ടമാകു ന്നില്ല. അതാ ആ മദ്യപൻ പറ പറ തുപ്പി കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. അവന്റെ മനസ്സിനും മദ്യപാനം ഇഷ്ടപ്പെടുന്നില്ല. എന്തുകൊ ണ്ടെന്നാൽ അവൻ മനസ്സിൽ ഒളിപ്പിച്ചുവെച്ച പല വിഷയങ്ങ ളെയും അതാ തുറന്നു വെളി ക്കാക്കുന്നു. കരചരണാദി കൾക്കും മദ്യപാനം സുഖപ്ര ദമാകുന്നില്ല. ഉദ്ദിഷ്ട സാധന ങ്ങളെ എടുക്കുവാൻ സാധി ക്കാതെ കരങ്ങൾ വിഷമിക്കു ന്നു. ചരണങ്ങൾ അതാ നിൽക്കുവാൻ വയ്യാതെ ഇടറി പ്പോകുന്നു. കഴുത്ത് നേരെ നിൽക്കുന്നില്ല. എന്തിന്നേറെ പറയുന്നു; മദ്യപന്റെ സർവ്വാ യവങ്ങളും മദ്യപാനത്തിൽ വിരോധികളാകുന്നു. ഇതിലും വലുതായ ഒരു പാപകർമ്മം ഇനി എന്താണ് ലോകത്തിൽ ഉണ്ടാവാനുള്ളത്? മദ്യപന്മാർ പുറപ്പെടുവിക്കുന്ന നേരമ്പോ ക്കുകൾ പറഞ്ഞാൽ അവസാ നിക്കുകയില്ല. ഒരു പരിഷ്കൃ തനായ ഉദ്യോഗ സ്ഥൻ കോർട്ടിൽ നിന്നു ഏറ്റവും അടു ത്തുള്ള തന്റെ ഭവനത്തിൽ പ്രതിദിനം വന്നുചേരുവാൻ സമയം വളരെ അതിക്രമിപ്പി ക്കുന്നതു നിമിത്തം ഭാര്യ ആക്ഷേപിച്ചപ്പോൾ കൊടുത്ത മറുപടി രസകരമായിരുന്നു. "പ്രിയേ! കോർട്ടിൽ നിന്നു ഇവി ടേക്കു ദൂരം അധികമില്ലെങ്കിലും റോഡിനു വിസ്താരം കൂടുതലു ള്ളത് നീ അറിയുന്നില്ലേ" ഇതാ ണത്രെ ആ പരിഷ്കൃതൻ കൊടുത്ത മറുപടി. ഉടനെ വാകൃസാരം ഭാര്യക്കു മനസി ലായി. ലഹരി നിമിത്തം കാല ടികൾ ഇടറി ഇടത്തോട്ടുമറി യുമ്പോൾ റോഡിന്റെ ഇടത്തെ അതിർത്തി വരെയും വല ത്തോട്ടു മറിയു മ്പോൾ വലത്തെ അതിർത്തി വരെയും ഇഷ്ടൻ പോകേണ്ടിവരുന്നു. ഇങ്ങനെ അങ്ങോട്ടും ഇങ്ങോട്ടും ഊഞ്ഞാലാടി ക്കൊണ്ട് സമയം ഇത്രയും ചില വഴിക്കേണ്ടി വരുന്നു എന്നാണ്



ആ പരിഷ്കൃതൻ ലജ്ജാക ണിക കൂടാതെ പ്രസ്താവിച്ച വാകൃത്തിന്റെ ഗംഭീരമായ ഭാവം. ഒരു മദ്യപൻ നാളികേര വൃക്ഷത്തിനോട് മല്ലുപിടിക്കു ന്നതു ഞാൻ കണ്ടിട്ടുണ്ട്. ആ വൃക്ഷം വഴിമാറിക്കൊടുക്കാതി രുന്നതാണ് അതിനു കാരണം. തനിക്കുള്ളത്ര ശക്തിയോടുകൂ ടിയാണ് വൃക്ഷത്തിനെ ഉന്തു ന്നത്. ഓരോ ഉന്തിനും നാലും അഞ്ചും മലക്കം ആ സാധു മറിയുന്നതുമുണ്ട്. എെന്താരു കഷ്ടം. സംസാരം തന്നെ ഭ്രാന്തമായിരിക്കുന്നു. മദ്യ രൂപമായ ഭ്രാന്തൻവെള്ളവും കൂടി കഴിച്ചാൽ കാര്യം ശരി യായില്ലെ? മദ്യപാനം അവന വന്റെ സന്താനപരമ്പരയെ കൂടി അധഃപതിപ്പിക്കുന്നു എന്നു പറ ഞ്ഞാൽ അതിന്റെ ഭയങ്കരത്വം എത്രമാത്രമുണ്ടെന്നൂഹിക്കാമ ല്ലോ. ഹെ മദ്യപന്മാരെ, നിങ്ങൾ നിങ്ങളുടെ മാതാപിതാക്കന്മാ രെയും ഭാര്യമാരെയും പുത്ര ന്മാരെയും സകരുണം സ്മരി ച്ചുകൊണ്ട് ആ നരകവെള്ളം കുടിക്കുന്നതിൽ നിന്നു പിന്മ ടങ്ങണേ! നിങ്ങളുടെ മനോഹ രങ്ങളായ മുഖങ്ങൾ കൊഞ്ഞനം കാണിക്കുന്ന തോർത്തിട്ടെങ്കിലും ആ മഹാ വിഷപാനത്തിൽ നിന്നും പിന്മാ റണേ! മതൃഭൂമിയെ ദുർഗന്ധ

ത്തിൽ നിന്ന് വിട്ടൊഴിക്കേണ മെങ്കിൽ നിങ്ങൾ നിങ്ങളുടെ ശരീരത്തിന്റെ ഉള്ളും പുറവും മദ്യം കൊണ്ട് നാറ്റാതിരിക്കണേ! "ന സുരാം പിബേത്" (മദ്യം പാനം ചെയ്യരുത്) എന്ന ദിവ്യ മായ വേദശാസനത്തെ അനു സരിക്കണേ!

> (കടപ്പാട്: സദാചാരം -ആത്മവിദ്യ)

ഇരുചേരിയിൽ മുഖാമുഖ മായി പോരടിക്കുന്ന കേരള ത്തിൽ പ്രവർത്തിക്കുന്ന മദ്യ നിരോധനക്കാരും മദ്യവർജന ക്കാരും കൈകോർത്തു പ്രവർത്തിച്ചാൽ കേരളത്തെയെ ങ്കിലും മദ്യമുക്തമാക്കാൻ കഴി യും. ഇസ്ലാം മദ്യം വർജി ക്കാനും അതു സമ്പൂർണ്ണ മായും നിരോധിക്കാനും 14 നൂറ്റാണ്ടു മുമ്പ് തന്നെ മനുഷ്യ കുലത്തോട് ആഹ്വാനം ചെയ്തിട്ടുണ്ട്. പദ്ധതി ആസൂ ചെയ്ത് നടപ്പി ത്രണം ലാക്കിയിട്ടുമുണ്ട്. നൂറു ശത മാനം അതു വിജയിച്ചിട്ടുമുണ്ട്. ഇന്നും അനേകം മുസ്ലിം അറ ബുനാടുകളിൽ അത് വിജയിച്ചു നിൽക്കുന്നുമുണ്ട്.

"സർവ്വതിന്മകളുടെയും മാതാവാകുന്നു മദ്യം." – മൂഹമ്മദ് നബി

### ജീവിക്കാൻ അവകാശമില്ലാത്തവർ

"മാതാവിനും സഹോദരഭാര്യക്കും മൂന്നു മക്കൾക്കും ഉറക്ക ഗുളിക നൽകി ബോധം -കെടുത്തി 18 പവൻ സ്വർണ്ണാഭരണങ്ങൾ കവർന്ന് അയൽവാസിയായ നിധിൻ ലാൽ(28) എന്ന കാമുകനോടൊപ്പം ഷക്കീല എന്ന 29കാരി ഒളിച്ചോടി. ഭർത്താവുമായി തെറ്റിപ്പിരിഞ്ഞ ഷക്കീല സ്വന്തം വീട്ടിലായിരുന്നു താമസം. മൂന്നു മക്കളുള്ള ഭർതൃമ തിയായ ഷക്കീല വിശുദ്ധ റമള്വാനിൽ മൂത്ത കുട്ടിയെ ഉപേക്ഷിച്ചു ചെറിയ കുട്ടികൾ രണ്ട് പേരെയും കുടെ കൊണ്ടു പോയി. പോലീസ് കാമുകനേയും യുവതിയേയും താമരശ്ശേരിയിൽ നിന്ന് പിന്നീട് അറസ്റ്റ് ചെയ്തിരുന്നു." (പത്ര വാർത്ത)

അനുശാന്തിയുടെ കാമുകൻ സോഫ്റ്റ് വെയർ എഞ്ചിനീയർ നിനോ മാത്യുവും തങ്ങളുടെ അവിഹിത ബന്ധത്തിനു തടസ്സമായി കണ്ടവരെ അതിക്രൂരമായി വകവ . രുത്തി. ഈ കൊലപാതകത്തിന്റെ 43–ാം സാക്ഷി നിനോ മാത്യുവിന്റെ പിതാവ് തങ്ക . പ്പൻ ചെട്ടിയാർ ഒരിക്കൽ പോലും തന്റെ മകനെ വധ ശിക്ഷയിൽ നിന്നും ഇരട്ട ജീവ ∙പര്യന്ത ശിക്ഷയിൽ നിന്നും രക്ഷിക്കാൻ മൊഴിമാറ്റിയില്ല. പുത്ര സ്നേഹത്തിന്റെ നടുവിൽ നിന്ന് സത്യം മുറുകെപ്പിടിച്ചു പിതാക്കളായ പിതാക്കൾക്കെല്ലാം മാതൃക യായിരിക്കുന്നു.

നൊന്തു പ്രസവിച്ച് നാലുകൊല്ലം പോറ്റി വളർത്തിയ അനുശാന്തിയുടെ 4 വയ സ്സുകാരി കുഞ്ഞിനെ കുഞ്ഞിനേക്കാൾ വലിയ ദണ്ഡുപയോഗിച്ച് തലച്ചോറു ചിത ∙റുന്ന രീതിയിൽ കൊലപ്പെടുത്തി. ഭതൃമാതാവിനെയും തലക്കടിച്ചുകൊന്നു. വിധി ്പ്രസ്താവനയിൽ ജഡ്ജി പറഞ്ഞു: "കാമദാഹ പൂർത്തീകരണത്തിനായി ഈ അരു ·കൊല നടത്തിയ നിനോയ്ക്ക് ഭൂമിയിൽ ജീവിക്കാൻ അവകാശമില്ല. പിഞ്ചുമക്കളെ . കൊല്ലാൻ കുട്ടുനിന്ന അനുശാന്തി മാതൃത്വത്തിനു തന്നെ അപമാനമാണ്. അറേബ്യ യിലെ എല്ലാ സുഗന്ധ ലേപനങ്ങൾകൊണ്ടും കൈ കഴുകിയാലും ഈ കൊടും ക്രൂര . കയുടെ പാപം കഴുകിക്കളയാൻ കഴിയില്ല. ധർമ്മത്തെ അധർമം മറി കടന്ന കേസാ ണിത്."

#### ഗൃഹപാഠം:

"സത്യവിശ്വാസികളേ, തീർച്ചയായും നിങ്ങളുടെ ഭാര്യമാരിലും മക്കളിലും നിങ്ങൾക്ക് ശത്രുക്കളുണ്ട്. അതിനാൽ അവരെ നിങ്ങൾ സൂക്ഷിച്ചുകൊള്ളുക. നിങ്ങൾ മാപ്പു നൽകുകയും വിട്ടു വീഴ്ച കാണിക്കുകയും പൊറുത്തു കൊടുക്കു ്കയുമാണെങ്കിൽ അല്ലാഹു പൊറുക്കുന്നവനും കരുണാനിധിയുമാകുന്നു. നിങ്ങ ളുടെ സ്വത്തുകളും സന്താനങ്ങളും ഒരു പരീക്ഷണം മാത്രമാകുന്നു. അല്ലാഹുവിങ്ക ലാകുന്നു മഹത്തായ പ്രതിഫലമുള്ളത്." (വി.ഖു: അത്തഗാബുൻ: 14, 15)

"വിശ്വാസികളേ, നിങ്ങൾ ദൈവത്തിനു വേണ്ടി സാക്ഷ്യം വഹിക്കുന്നവരെന്ന നിലയിൽ കണിശമായി നീതി നിലനിർത്തുക തന്നെ വേണം. അത് നിങ്ങൾക്കെ തിരായാലും നിങ്ങളുടെ മാതാപിതാക്കൾക്കോ അടുത്ത ബന്ധുക്കൾക്കോ എതി . രായാലും ശരി. പ്രതി ധനികനോ ദരിദ്രനോ ആകട്ടെ, ഇരു വിഭാഗത്തോടും കൂടുതൽ ബന്ധം ദൈവത്തിനു തന്നെയാണല്ലോ, നിങ്ങൾ നീതി പാലിക്കാതെ തന്നിഷ്ടങ്ങളെ പിൻപറ്റരുത്. നിങ്ങൾ വളച്ചൊടിക്കുകയോ ഒഴിഞ്ഞുമാറുകയോ ചെയ്യുന്ന പക്ഷം തീർച്ചയായും നിങ്ങൾ പ്രവർത്തിക്കുന്നതിനെക്കുറിച്ചെല്ലാം സൂക്ഷ്മമായി അറിയുന്നവനാണ് ദൈവം." (വി.ഖു: അന്നിഅ്:135)

(അൻസ്വാർ-തിരൂർ)



## സൂഫിസം: ഇസ്ലാമിനെ കാർന്നുതിന്നുന്ന അനാചാരം

എന്താണ് സൂഫിസം? സൂഫിസത്തെ നിർവചിച്ചവർ ഏകാഭിപ്രായക്കാരല്ല അനേകം നിർവചനങ്ങളും അർത്ഥങ്ങളും അതിന്ന് നൽകപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടെങ്കിലും അ വയൊന്നും സൂഫിസത്തിന്റെ പ്രചാരത്തിലുള്ള ആശയത്തെ കൃത്യമായി ഉൾ ക്കൊള്ളുന്നില്ല താനും.

പരിശുദ്ധ ദീനിൽ ഇസ്ലാമിൽ പ്രവാചക(സ)ന്നു ശേഷം ചില ഭിക്ഷാംദാഹി കൾ പടച്ചുണ്ടാക്കിയ വഴികേടാണ് സൂഫിസം. നബി(സ)യുടെ നിയോഗത്തിനു മുമ്പോ, ദിവ്യസന്ദേശങ്ങൾ അവതരിച്ചിരുന്ന കാലഘട്ടത്തിലോ അതിനുശേഷമു ള്ള ഉത്തമനുറ്റാണ്ടുകളിലോ സുഫിസമെന്ന അനാചാരം അറിയപ്പെട്ടിരുന്നില്ല. പ്ര വാചകൻ(സ) തന്റെ നാവിലൂടെ 'തസവ്വുഫ്' എന്ന ഒരാശയം തന്നെ പഠിപ്പിച്ചിട്ടി ല്ല. "ആരെങ്കിലും നമ്മുടെ മതകാര്യത്തിൽ വല്ലതും പുതുതായി കടത്തിക്കൂട്ടി യാൽ അത് തള്ളപ്പെടേണ്ടതാണെന്നും വഴികേടാണെന്നും (മുസ്ലിം) പൊതു വായി സൂചിപ്പിക്കുകയാണ് നബി(സ) ചെയ്തിട്ടുള്ളത്. നബി(സ)യുടെ സന്തത സഹചാരികൾക്ക് ഇങ്ങനെയൊരു ചിന്ത തന്നെ ഉണ്ടായിരുന്നില്ല. നിങ്ങളിൽ ഉ ത്തമന്മാർ എന്റെ കാലത്തുള്ളവരും അതിനുശേഷം തൊട്ടടുത്ത കാലഘട്ടക്കാ രും അതിനുശേഷം തൊട്ടടുത്ത നുറ്റാണ്ടുകാരുമെന്ന് പ്രവാചകൻ വിശേഷിപ്പിച്ച മുന്നു നുറ്റാണ്ടുകളിലൊന്നും സുഫിസത്തിനു യാതൊരു സ്ഥാനവും ഉണ്ടായിരു ന്നില്ല. അവരാരും ഇന്നത്തെ സൂഫികളെപ്പോലെയും വനിതാ സൂഫികളെപ്പോ ലെയും ഇസ്ലാമിനെപ്പറ്റി മനസ്സിലാകാത്ത സന്യാസികളുമായിരുന്നില്ല. അധി കാരം, സമ്പത്ത്, ആധിപത്യം എന്നിവ നേടാനായി വിലകുറഞ്ഞ രാഷ്ട്രീയം കളി ക്കുന്നവരുമായിരുന്നില്ല.

പ്രസിദ്ധ നിഘണ്ടുവായ അൽമുൻജിദിൽ സുഫിയ്യത്തിന് കൊടുത്ത അർ ത്ഥം ഇങ്ങനെയാണ്. 'ആരാധനാകാര്യങ്ങളിൽ വ്യാപൃതരായാവരാണവർ. അ ത്തരക്കാർ അല്ലാഹുവിൽ ലയിച്ചു ചേർന്നവരും പരമ യാഥാർത്ഥ്യം പുൽകിയവ രുമത്രെ.' എന്നാൽ ഈ അർത്ഥവും ആധുനിക സൂഫികൾക്ക് ചേരുകയില്ല. ഇ ന്നത്തെ സൂഫികൾ ഭൗതികരിൽ പലരും അധികാര മോഹികളും ദൈവാവതാര കങ്ങളായി സ്വയം ചമയുന്നവ രുമാണ്. രോമത്തിന്റെ പരു ക്കൻ വസ്ത്രം ധരിക്കുന്നവർ എന്നും 'ബനൂ സൂഫ'യെന്ന ഇറാക്കിലെ ഗ്രാമവാസികളെ ന്നും നബി(സ)യുടെ മദീനാ പ ള്ളിയുടെയടുക്കൽ ഉടുതുണി ക്ക് മറുതുണിയില്ലാതെ കഴിച്ചു കൂട്ടിയിരുന്ന 'അഹ്ലുസ്സുഫ് ഫ' എന്ന നിലക്കും സൂഫിയ്യ ത്ത് എന്നത് വ്യാഖ്യാനിക്കപ്പെ ട്ടിട്ടുണ്ട്. ഈ ആശയം ഇന്ന ത്തെ സൂഫികൾക്ക് ചേരുകയി 믮.

ഭൗതിക ജീവിത വിരക്തി യിൽ തുടങ്ങി തത്വജ്ഞാനിക ളായി നടിച്ച് അവസാനം ദൈ വമല്ലാത്ത ഒന്നും തന്നെ ഇവി ടെയില്ലെന്നും (ലാമൗജൂദ ഇല്ല ല്ലാഹ്) ഞാനാണ് പരമ സത്യ മെന്നും ഞാൻ ദൈവത്തിൽ ല യിച്ചിരിക്കുന്നു എന്നും പറയു ന്നവരാണ് ആധുനിക സൂഫി കൾ. ത്വരീഖത്ത് എന്നത് ഇ തിന്റെ ഉപോൽപന്നമാണ്. 'ത്വ രീഖത്തും' തസവ്വുഫും ജൂത ക്രൈസ്ത ഹിന്ദുമതങ്ങളിൽ നിന്ന് ശീആക്കളിലേക്കും ശീ ആക്കളിൽ നിന്ന് മുസ്ലിംകളി ലേക്കും വ്യാപിച്ചതാണ്. ആചാ ര്യഗുരുക്കന്മാരെ അത്യധികം ആദരിക്കുകയെന്നത് ഇവരിലെ ല്ലാവരിലും ഒരുപോലെ കാണ പ്പെടുന്ന വസ്തുതയാണ്. പോ പ്പ്, അച്ചൻ, ശൈഖ്, സ്വാമി, ഖുത്തുബ്, ഔതാദ്, അബ്ബാൽ, വലിയ്യ് തുടങ്ങിയ വിവിധ പദ ങ്ങൾ സൂഫീ പ്രേമികൾക്കിട യിൽ പ്രചരിച്ചിട്ടുള്ള പേരുകളാ ണ്. ഇവരുടെ വേഷത്തിലും യോഗ പോലെയുളള പരിശീ ലനങ്ങളിലും, ഭൗതിക വിര ക്തിയുള്ളവരായി നടിക്കുന്നതി ലും ശ്മശാന തീർത്ഥാടന കേ ന്ദ്രങ്ങളാക്കുന്നതിലും പരസ്പ രം ചേർച്ച കാണാം. ഇസ്ലാ മിനെ വികൃതമാക്കാൻ ഒരുങ്ങി പ്പുറപ്പെട്ട ശീആക്കളുടെ മേ ച്ചിൽ പുറമാണ് സൂഫിസം. പ്ര സിദ്ധരായ ഒട്ടനേകം സൂഫി കൾ ശീആക്കളാണ്. ഇറാനും ഇറാക്കും ഇവരുടെ ഉത്ഭവകേ ന്ദ്രങ്ങളാണ്.

ചിലയിടങ്ങളിൽ മതപുരോ ഹിതന്മാരിലൂടെയാണ് സൂഫി സം പ്രചരിച്ചത്. പൗരോഹി ത്യം എന്നതും മതവിരുദ്ധ ആ ശയമാണല്ലോ. കേരളക്കര യിൽ പള്ളി ദർസുകളിലൂടെ യാണ് പൗരോഹിത്യം വളർ ന്നു വികസിച്ചത്. മതാദ്ധ്യാപ നങ്ങൾ പഠിച്ച് മനുഷൃരെ സം സ്കരിച്ചെടുക്കുന്നതിനു പകരം അവർ സ്വയം മതപുരോഹിത ന്മാരും സ്വാർത്ഥികളുമായി മാ റി. നവോത്ഥാനമെന്നത് ഇത്ത രക്കാരെ വിരളി പിടിപ്പിക്കുന്നു. ജനങ്ങളെ ആകർഷിക്കാൻ വേണ്ടിയാണ് പുരോഹിതന്മാർ സൂഫികളെ കൂട്ടുപിടിക്കുന്നത്. പാമരജനങ്ങളെ കൊള്ളയടി ക്കുകയാണ് മതപുരോഹിത ന്മാരും സൂഫികളും ചെയ്യുന്ന

ശരീഅത്ത്, ത്വരീഖത്ത്, മ അ്രിഫത്ത്, ഹഖീഖത്ത് എ ന്നീ സ്ഥാനങ്ങൾ ഇവർക്കിട യിൽ വ്യാപകമാണ്. ബാഹ്യ വും ആന്തരീകവുമായ കാര്യ ങ്ങൾ അറിയുന്നവർ തങ്ങളാ ണെന്നും പരമ സത്യത്തെ ക ണ്ടെത്തിയവർ തങ്ങളാണെ ന്നും ദൈവം ഞങ്ങളിൽ നേരി ട്ട് അവതരിച്ചിട്ടുണ്ടെന്നും ഇത്ത രക്കാർ അവകാശപ്പെടുന്നു.

നഹ്വ് (വ്യാകരണം) ഫി ഖ്ഹ് (കർമ്മശാസ്ത്രം) മൻതീ ഖ് (തർക്കശാസ്ത്രം) ബലാഗ (സാഹിത്യശാസ്ത്രം) എന്നിവ പ്രമാണങ്ങളെയും മതവി ജ്ഞാനങ്ങളെയും വികസിപ്പി ക്കാനും ഉന്നതമാക്കാനും ഉത കുന്നതാണെങ്കിൽ തസവ്വുഫ് (സൂഫിസം) മതത്തെയും മത വിശ്വാസികളെയും ചൂഷണം ചെയ്യാനാണ് പ്രവർത്തിച്ചിട്ടു ള്ളത്.

ശാമുകാരനായ അബ്ദുൽ ഖാദർ ഈസ എന്ന ശാദുലീ ത്വരീഖത്ത് നേതാവാണ് തസ വൃഫിലേക്ക് ജനങ്ങളെ ക്ഷണി ക്കുകയും സൂഫിസത്തിന്റെ വി കൃതമുഖം മൂടിവെച്ചുകൊണ്ട് നല്ലതെന്ന വ്യാജേന അനിസ് ലാമിക ചിന്തകൾ പ്രചരിപ്പിക്കു കയും ചെയ്തതിന്റെ മുൻപ ന്തിയിലുണ്ടായിരുന്നത്. പ്രവാ ചകൻ(സ)യുടെ കാലശേഷം ഉടലെടുത്ത വിജ്ഞാന ശാഖ കളാണ് നഹ്വ്, ഫിഖ്ഹ് എ ന്നിവ. പക്ഷേ, അവയെല്ലാം ഖുർആനിന്റെ വെളിച്ചവും സ ന്മാർഗ്ഗവും ആഴത്തിൽ പഠന വിധേയമാക്കാനാണ് ഉപകരി ക്കുന്നത്. എന്നാൽ തസവ്വുഫ് എന്ന പദവും അതുൾക്കൊ ള്ളുന്ന ആശയവും ഇസ്ലാമി നെയും അതിന്റെ തത്വസംഹി തകളെയും പതുക്കെപ്പതുക്കെ പൊളിച്ചടുക്കാനാണ് നിലനി ന്നിട്ടുള്ളത്.

ഐഹികവും പാരത്രികവു മായ നേട്ടങ്ങളെല്ലാം ഇസ്്ലാ മിന്റെ അടിസ്ഥാന ശിലകളിൽ പൊളിച്ചെഴുത്ത് നടത്തി നേടി യെടുക്കാനാണ് സൂഫിസത്തി ന്റെയാളുകൾ എല്ലാ കാല ത്തും ശ്രമിച്ചിട്ടുള്ളത്. ഇസ്ലാ മിന് ഒട്ടും പരിചയമില്ലാത്ത ചി ന്തകളും ആശയങ്ങളുമാണ് സൂഫീ ശൈഖുമാരും അവരു ടെ ശിഷ്യന്മാരും പ്രചരിപ്പിച്ചി ട്ടുള്ളത്. നാലാം നൂറ്റാണ്ടിൽ ഈ ചിന്തകൾ ഉടലെടുത്ത പ്പോൾ തന്നെ നിരീശ്വര വാദി കളും ഇസ്ലാമിന്റെ കടുത്ത വൈരികളും മുസ്ലിംകൾക്കി ടയിൽ ആശയക്കുഴപ്പം സൃഷ്ടി ക്കാൻ 'തസവ്വുഫ്' മാർഗ്ഗമായി സ്വീകരിച്ചിരുന്നു. യഹൂദികളും മജൂസികളും കുരിശുവാഹക രും മുസ്ലിം ഐക്യം തകർ ക്കാനും ഇസ്ലാമിന്റെ വിശ്വാ സസംഹിതകളെ വികലമാക്കാ നും സൂഫീചിന്തകളെ ഉപയോ ഗപ്പെടുത്തിയിട്ടുണ്ട്. അതിന്റെ തുടക്കം ദൈവസ്മരണ കൊ ണ്ടും പ്രവാചകചര്യ പിന്തുടരു ന്നതായി നടിച്ചുകൊണ്ടും ഭ ക്തിയും വിശുദ്ധിയും ഭാവിച്ചു കൊണ്ടുമാണെങ്കിൽ അതിന്റെ

ഒടുക്കം ദൈവനിഷേധം കൊ ണ്ടും അനാചാരങ്ങൾ കൊ ണ്ടുമാണെന്നും നീതിപൂർവ്വം വിലയിരുത്തുന്ന ഏതൊരാൾ ക്കും ബോധ്യമാകും.

കൊളോണിയലിസത്തി ന്റെയാളുകൾ ഇസ്ലാമിക സൗധം തകർക്കാനും പൊളി ക്കാനും മുസ്ലിംകളെ അപമാ നിതരാക്കാനും ഈ വഴിയാണ് ശരിക്കും ഉപയോഗപ്പെടുത്തിയ ത്. കിഴക്കും പടിഞ്ഞാറുമുള്ള മുസ്ലിം വിരോധികൾ സുഫീ ശൈഖുമാരെ സമർത്ഥമായി വശീകരിച്ചുകൊണ്ട് ഇസ്ലാമി നെതിരെ ആയുധമാക്കിയ കാ ഴ്ചയാണ് സുഫിചരിത്രത്തിൽ കാണാൻ കഴിയുന്നത്. ഇതിൽ വഞ്ചിതരായവർ ഇസ്ലാമികാ ദ്ധ്യാപനങ്ങളിൽ നിന്ന് പിന്തി രിയുകയും അതിനെ കരിവാ രിത്തേക്കുകയുമാണ് ചെയ്ത ത്. അല്ലാഹുവിന്റെയും തിരു ദൂതരുടെയും സന്മാർഗ്ഗദർശന ങ്ങളിലും ഉദാത്തചര്യകളിലും ആത്മവിശുദ്ധിയുണ്ടാക്കാനുത കുന്ന അധ്യാപനങ്ങൾ വേണ്ട ത്രയുണ്ടായിട്ടും സൂഫിസത്തി ന്റെ പ്രചാരകർ അതു കൈ വെടിയുന്നത് എന്തുമാത്രം അ പഹാസ്യമാണ്.

സൂഫിസത്തിന്റെ അടി സ്ഥാന തത്വങ്ങൾ എന്തെല്ലാ മാണെന്ന് വസ്തുനിഷ്ഠമായ പഠനം നടത്താതെയാണ് പല രും അതിൽ അകപ്പെട്ടത്. അ തിനാൽ സത്യവും അസത്യ വും തിരിച്ചറിയാതെ 'തസവ്വു ഫ്' സ്വീകരിച്ച പലരും അനാ ചാരങ്ങളിൽ എത്തിപ്പെട്ടു. മു സ്ലിം സമുദായത്തിന് അതു മുഖേന വന്നുചേർന്ന അപക ടങ്ങൾ തിരിച്ചറിയണമെങ്കിൽ അതിന്റെ ചില അടിസ്ഥാന ത ത്വങ്ങളെ അനാവരണം ചെയ്യേ ണ്ടതുണ്ട്. അവയിൽ ചിലത് ഇ ങ്ങനെയാണ്.

**1. താരീഖത്ത്**: സൂഫിസ ത്തിൽ ആകൃഷ്ടനായ ഒരനുഭാ വി അവന്റെ ഗുരുനാഥനുമായി

മുരീദുകളെ രക്ഷിക്കാ മെന്ന ശൈഖുമാരുടെ നുണപ്രചാരണം നിമി ത്തം മരണാസന്നനായ മുരീദിന്റെയടുക്കൽ ശൈഖ് വരുമെന്നും ര ണ്ടു ശഹാദത്തുകൾ ചൊല്ലിക്കൊടുക്കുമെ ന്നും ഖബ്റിലെ ചോദ്യ വേളയിൽ മലക്കുകൾ ക്കെതിരിൽ ശൈഖ് സ ഹായിക്കാൻ വരുമെ ന്നും ശൈഖിന്റെ കൂടെ സിയാറത്ത് അതിവേഗം നടക്കാൻ കഴിയുമെന്നും ശൈഖിന്റെ ശുപാർശ കിട്ടി സ്വർഗത്തിൽ പ്ര വേശിക്കുമെന്നും മുരീദ് വിശ്വസിക്കുന്നു. ഇത് മു സ്ലിം സമുദായത്തിലെ സാധാരണക്കാരെ വഞ്ചി ക്കാൻ വേണ്ടിയുള്ള നു ണപ്രചാരണങ്ങൾ മാത്ര മാണ്. ഇസ്ലാം മത ത്തിൽ ഇത്തരമൊരു വി ശ്വാസവുമില്ല തന്നെ.

ശക്തമായ ബന്ധം സ്ഥാപി ക്കുകയും അയാളുടെ ജീവിത കാലത്തും മരണശേഷവും ശൈഖിന്റെ പിന്തുടർച്ച നില നിർത്തുകയുമാണ് ത്വരീഖ ത്തുകൊണ്ടുദ്ദേശ്യം. ഇവർ ത മ്മിലുള്ള ബന്ധം ശക്തിപ്പെടു ത്താൻ ശിഷ്യനായ മുരീദ് ഗു രുവായ ശൈഖിൽ നിന്നും പഠി ച്ചെടുത്ത ചില ദിക്റുകൾ രാ വും പകലും സൗകര്യപൂർവ്വം ഉരുവിടുന്നു. ഈ ബന്ധം ഒരു ഉടമ്പടിയിലൂടെ തുടങ്ങുകയും ഒന്നാം കക്ഷിയായ ശൈഖ് ര ണ്ടാം കക്ഷിയായ മുരീദിനെ എല്ലാ പ്രതിസന്ധികളിൽ നി ന്നും രക്ഷിക്കാമെന്ന് വാഗ്ദാ നം ചെയ്യുകയും മുരീദ് എ പ്പോൾ ശൈഖിനെ സഹായ

ത്തിനു വിളിച്ചാലും ശൈഖ് അ യാളെ രക്ഷിക്കുമെന്ന ഉറപ്പ് നൽകുകയും ചെയ്യുന്നു.

അന്ത്യദിനത്തിൽ വളരെ യേറെ ഭയാനകമായ ഘട്ട ത്തിൽ പോലും ശൈഖ് തന്റെ മുരീദിന് ശുപാർശകനായുണ്ടാ കുമെന്നും സ്വർഗത്തിൽ പ്രവേ ശിപ്പിക്കാൻ ശൈഖ് അല്ലാഹു വോട് ശുപാർശ പറയുമെന്നും മുരീദ് വിശ്വസിക്കുന്നു. അതി ന്നായി രണ്ടാം കക്ഷിയായ മു രീദ് തന്റെ ഗുരു പഠിപ്പിച്ച കീർ ത്തന വാക്കുകളും ദിക്റുകളും പതിവായി ഉരുവിട്ടുകൊള്ളാമെ ന്നും അതുവഴി ശൈഖുമായു ള്ള ബന്ധം നിലനിർത്താമെ ന്നും ധ്യാനിച്ച് കൊള്ളാമെന്നും ഉറപ്പ് നൽകുന്നു. മറ്റൊരു വഴി യും താൻ സ്വീകരിക്കുകയില്ലെ ന്ന് ശൈഖിനെ ബോധ്യപ്പെടു ത്തുകയും ചെയ്യുന്നു. സുപ്ര ധാനമായ നാല് ദൂഷ്യങ്ങളാണ് ഇതുവഴി സംഭവിക്കുന്നത്. ഒ ന്ന്: മുസ്ലിം സമുദായത്തിൽ ചൂഷണ വിധേയരായ ഒരു കൂ ട്ടം ആളുകളുണ്ടാവുകയും അ വരെ വഴികേടാക്കുന്ന ചിലർ അനധികൃതമായി ചൂഷണം ചെയ്യുകയും അവരുടെ മേൽ ആധിപത്യം സ്ഥാപിക്കുകയും ചെയ്യുന്നത്. അല്ലാഹുവിലുള്ള വിശ്വാസവും ഇസ്ലാമിക സാ ഹോദര്യവും മുഖേന ലഭ്യമാ കേണ്ട അനുഗ്രഹങ്ങൾ നഷ്ട പ്പെടുന്നതിനും പുറമെ മുസ്ലിം കൾ അനോന്യം ശത്രുക്കളാ വുകയെന്നതാണിതു വഴി സം ഭവിക്കുന്നത്.

രണ്ട്: മുസ്ലിംകൾ പക്ഷ പാതിത്വപരമായ കാരണങ്ങൾ പറഞ്ഞു പിളർപ്പുണ്ടാക്കുക യും കക്ഷികളായി വേർതിരി ഞ്ഞു നിൽക്കുകയും ചെയ്യു ന്നു. തന്മൂലം തമ്മിൽ കണ്ടു കൂടാത്ത ഒരവസ്ഥ വന്നുചേരു

മൂന്ന്: മുരീദുകളെ രക്ഷി ക്കാമെന്ന ശൈഖുമാരുടെ നു ണപ്രചാരണം നിമിത്തം മര ണാസന്നനായ മുരീദിന്റെയടു ക്കൽ ശൈഖ് വരുമെന്നും ര ണ്ടു ശഹാദത്തുകൾ ചൊല്ലി ക്കൊടുക്കുമെന്നും ഖബ്റിലെ ചോദ്യവേളയിൽ മലക്കുകൾ ക്കെതിരിൽ ശൈഖ് സഹായി ക്കാൻ വരുമെന്നും ശൈഖിന്റെ കൂടെ സിയാറത്ത് അതിവേഗം നടക്കാൻ കഴിയുമെന്നും ശൈ ഖിന്റെ ശുപാർശ കിട്ടി സ്വർഗ ത്തിൽ പ്രവേശിക്കുമെന്നും മു രീദ് വിശ്വസിക്കുന്നു. ഇത് മു സ്ലിം സമുദായത്തിലെ സാ ധാരണക്കാരെ വഞ്ചിക്കാൻ വേണ്ടിയുള്ള നുണപ്രചാരണ ങ്ങൾ മാത്രമാണ്. ഇസ്ലാം മ തത്തിൽ ഇത്തരമൊരു വിശ്വാ സവുമില്ല തന്നെ.

നാല്: ശൈഖല്ലാത്ത മറ്റു ള്ളവരുമായി മുരീദ് ബന്ധപ്പെ ടാതിരിക്കുകയും സദ്വൃത്തരു മായുള്ള സർവബന്ധങ്ങളും മു റിച്ചു കളയുകയും ചെയ്യുന്നു. ചില താരീഖത്തുകളുടെ ഒന്നാ മത്തെ നിബന്ധന തന്നെ മറ്റു ഔലിയാക്കളെ സന്ദർശിക്കുക പോലുമില്ലെന്ന് വാക്കുകൊടു ക്കലാണത്രെ. ഈ വക യാ തൊന്നും ഇസ്ലാമിക വിശ്വാ സ അനുഷ്ഠാനങ്ങളിലില്ലെന്ന ത് സ്പഷ്മാണല്ലോ.

#### അനുവാദം ലഭിച്ച ശൈഖ്

തസവ്വൂഫിന്റെ അടിസ്ഥാന ശിലകളിൽ പ്രബലമായി കാ ണുന്ന ഒരിനം അതിലെ ഗുരു നാഥൻ തന്റെ ശിഷ്യനായ മു രീദിന് ചൊല്ലിക്കൊണ്ടിരിക്കാ നുള്ള ചില ദിക്റുകൾ നിർണ യിച്ചു കൊടുക്കാനുള്ള അധി കാരം സിദ്ധിച്ചവനാവുകയെ ന്നതാണ്. ശൈഖിന്റെ അഭാവ ത്തിൽ പകരം നിൽക്കുന്നവനാ യിരിക്കണം ഇങ്ങനെ നിശ്ചയി ച്ചുകൊടുക്കാനുള്ള അധികാ രം.

സാധാരണക്കാരെ വേട്ടയാ ടി കീഴ്പ്പെടുത്തുവാനും തങ്ങ ളുടെ ചൊൽപ്പടിക്ക് കീഴിൽ കൊണ്ടുവരാനും ത്വരീഖത്തി ന്റെ ശൈഖുമാർ സ്വീകരിക്കു ന്ന മാർഗങ്ങളിൽ ഗുരുതരമായ ഒന്നാണിത്.

ഈ വഴിയിലൂടെ സാധാര ണക്കാരെ സാമ്പത്തികമായും ശാരീരികമായും പരമാവധി ചു ഷണം ചെയ്തു കൊണ്ട് ത്വ രീഖത്തുകാർ തങ്ങളുടെ ശൈ ഖിന്റെ പാദസേവകരാക്കി മാ റ്റുന്നു. ഒന്നുകുടി വ്യക്തമാക്കി യാൽ ഇതുമൂലം ബാഹ്യമായ നന്മ കാണിച്ചുകൊടുത്തു കൊ ണ്ട് ആന്തരികമായി സാധാര ണക്കാരെ ഇസ് ലാമിൽ നിന്ന കറ്റുകയാണവരുടെ ലക്ഷ്യം. മ തത്തെപ്പറ്റി ഒന്നും തന്നെ പഠി ച്ചിട്ടില്ലാത്ത എഴുത്തും വായന യും പോലുമറിയാത്ത ഒരു പാ മരൻ ശൈഖായി വേഷമിടുക യും ചില പ്രത്യേക ദിക്റുകൾ ജനങ്ങൾക്ക് ഉപദേശിച്ചുകൊടു ക്കുകയും തന്മൂലം ജനങ്ങൾ വഴിതെറ്റുകയുമാണിതു മുഖേ ന സംഭവിക്കുന്നത്. ഇത്തരം ശൈഖുമാരധികവും ത്വരീഖ ത്തിന്റെ പരമ്പരകളിൽ അയാ ളുടെ മുമ്പ് വന്ന മറ്റൊരു ശൈ ഖിന് ദീർഘകാലം പാദസേവ നടത്തിയെന്നതല്ലാതെ മറ്റൊ രർഹതയുമില്ലാത്തവരാകുന്നു.

ഈ വിധം നീണ്ട കാലഘ ട്ടം ശൈഖിന് 'ഖിദ്മത്ത്' (സേ വനം) എടുത്തതിനുള്ള പാരി തോഷികമെന്നോണം ലഭിക്കു ന്ന അനുവാദം മുഖേനയാണ യാൾ അനുമതി സിദ്ധിച്ച ശൈ ഖായി മാറുന്നത്. ഇത് ത്വരീ ഖത്തിലെ ഒരു പതിവാണ്. ത്വ രീഖത്തിലെ ശൈഖുമാരുടെ പ രമ്പരകൾ പ്രവാചകൻ തിരുമേ നിയിൽ ചെന്ന് ചേരുന്നതാണെ ന്ന് പ്രചരിപ്പിക്കുക വഴി സാധാ രണക്കാർക്കിടയിൽ ത്വരീഖ ത്തുകൾ വേഗത്തിൽ വ്യാപക മായിത്തീരുന്നു. ഓരോ ത്വരീ ഖത്തുകളും ഇത്തരം പരമ്പര കൾ ചമച്ചുണ്ടാക്കി സാധാരണ ക്കാരെ തെറ്റിദ്ധരിപ്പിക്കുന്നവരാ

ഇതിനുള്ള ഏറ്റവും വലി

യൊരു ഉദാഹരണമാണ് ത്വരീ ഖത്തുൽ മുഹമ്മദിയ്യ (തീജാ നിയ്യ) എന്നറിയപ്പെടുന്ന ത്വരീ ഖത്തിന്റെ ശെഖ് അഹമ്മദ് ബ്നു മുഹമ്മദ് തീജാനിയുടെ അവകാശവാദം. അയാളുടെ ഗ്ര ന്ഥമായ ജവാഹിറുൽ മആനി യിൽ പറയുന്നു: മുഹമ്മദീ ത്വ രീഖത്ത് (തീജാനിയ്യ) നിരവധി ശൈഖുമാരിലൂടെയാണ് നമു ക്ക് ലഭ്യമായിട്ടുള്ളത്. എന്നാൽ യഥാർത്ഥമായ ഉദ്ദേശം പൂർണ്ണ മായും നേടാൻ കഴിയുക ലോ കാനുഗ്രഹിയായ മുഹമ്മദ് ന ബി(സ)യുടെ കരങ്ങളിൽ നാം എത്തിപ്പെടുമ്പോഴാണ്. അതാ യത് ഈ ത്വരീഖത്ത് പ്രവാച ക കൈകളിൽ എത്തിച്ചേരു ന്നു എന്നർത്ഥം. തന്നെയുമല്ല, ശൈഖ് അഹമ്മദ് തീജാനിയു ടെ അനുയായികൾ പ്രവാചക ന്റെ ഇഷ്ടപ്പെട്ട കൂട്ടുകാരായിരി ക്കുമെന്ന് പ്രവാചകൻ ശൈഖി ന് വിവരം കൊടുത്തിട്ടുണ്ടത്രെ! ഇവരുടെ കള്ളവാദത്തിന്റെ സ്വഭാവം നോക്കുക. യാതൊ രു ലജ്ജയുമില്ലാതെ പ്രവാച കന്റെയും സത്യവിശ്വാസികളു ടെയും മേൽ നുണപ്രചാരണം നടത്താനുള്ള ധൈര്യം! ഇതി ലേറെ വിചിത്രമാണ് ഈ ത്വ രീഖത്തിലെ ശൈഖായ അ ബ്ബുൽ ഖാദർ ഈസക്ക് തൊ ട്ടുമുമ്പുണ്ടായിരുന്ന ശൈഖ മു ഹമ്മദുൽ ഹാശിമീ അത്തൽ മസാനിയിൽ നിന്ന് അനുമതി ലഭിച്ചത്. അയാൾ പ്രവാചക നിൽ എത്തിച്ചേരുന്ന ഒരു പര മ്പര പറയുന്നു. എന്നാൽ പ്ര സ്തുത പരമ്പരയിൽ ഒട്ടനേ കം കൊള്ളരുതാത്തവരെയും അധർമ്മകാരികളെയും കൂട്ടി ച്ചേർത്തു കൊണ്ടാണ് ശാദുലീ ത്വരീഖത്ത് നിലകൊള്ളുന്നത്. മാത്രമല്ല, അവരുടെ ശൃംഖല യിൽ വേറെ നാല് ത്വരീഖത്തു കളുടെ പരമ്പരകളും സമ്മിശ്ര മാകുന്നുണ്ട്. ഖാദിരിയ്യ, ശാദു ലിയ്യ, ദർഖാവിയ്യ, അലവിയ്യ എന്നിവയാണത്.

ഇതിൽ ഏറ്റവും തരം താ ഴ്ന്ന ഭാഗം അതെല്ലാം പ്രവാ ചകനിലേക്ക് ചേർത്തിപ്പറയു ന്നു എന്നതാണ്. മിക്കവാറും എല്ലാറ്റിന്റെയും ഉൽഭവം പൊ യ്ക്കിനാവുകളും തനിഭ്രാന്തൻ ചിന്തകളുമായിരിക്കും. ന ബി(സ)യുടെ കേശം, അവിടു ത്തെ പാത്രം, ചെരുപ്പ്, വസ്ത്ര ങ്ങളുടെ അവശിഷ്ടം എന്നിവ യും നബി(സ)യുടെ റൗദയും ഖബറിടവും പൊടിതട്ടിയെടു ത്തപ്പോൾ കിട്ടിയ പൊടികളു മെന്ന് പറഞ്ഞ് അത് വെള്ള ത്തിൽ കലക്കിക്കുടിക്കാനും വിറ്റ് കാശാക്കാനും സൂഫിസ ത്തിന്റെ നാലയലത്ത് പോലും എത്താത്ത ഒരാളെ കൂട്ടുപിടി ച്ചതും അന്തിമ വിശകലന ത്തിൽ കിനാവുകളാണല്ലോ പ്രമാണം.

പ്രവാചകൻ തിരുമേനിയു ടെ സന്തത സഹചാരികളിൽ നിന്ന് അബുബക്കർ(റ), അന സുബ്നു മാലിക്(റ), അലി(റ) മുതലായവരെ മാത്രമാണ് പ്ര വാചകൻ ഏറ്റവും അടുത്ത കൂ ട്ടുകാരായി തെരഞ്ഞെടുത്തത് എന്നും എല്ലാ രഹസ്യങ്ങളും അവരോട് മാത്രമാണ് പ്രവാച കൻ അറിയിച്ചിട്ടുള്ളതെന്നും ചില ത്വരീഖത്തുകാർ വാദിക്കു ന്നു. അലി(റ) ഇത്തരം ചില പ്രചാരണങ്ങൾ കേൾക്കാനിട യായപ്പോൾ അത് നിഷേധിക്കു കയും തന്റെ വാളുറയിൽ വെ ച്ചിട്ടുള്ള ഈ ലിഖിതത്തിലില്ലാ ത്ത ഒന്നും തന്നെ പ്രവാചകൻ പഠിപ്പിച്ചിട്ടില്ലെന്നും പറഞ്ഞ് പ്ര സ്തുത ലിഖിതം എടുത്തു കാ ണിക്കുകയുണ്ടായി. അതിൽ രേഖപ്പെടുത്തിയത് ഇങ്ങനെ യായിരുന്നു. "ആരെങ്കിലും അ ല്ലാഹു അല്ലാത്തവരുടെ പേ രിൽ ബലിയറുക്കുകയോ, ഭൂ മി കയ്യേറുകയോ, മാതാപിതാ ക്കളെ ശപിക്കുകയോ, ബിദ്അ ത്തുകാരന് അഭയം നൽകുക യോ ചെയ്താൽ അവന്റെ മേൽ അല്ലാഹുവിന്റെ ശാപമു ണ്ടാവട്ടെ." (ബുഖാരി, മു

സ്ലിം) എന്ന്.

അലി(റ)യുടെ ഈ പ്രഖ്യാ പനത്തിൽ നിന്നുതന്നെ സൂഫി കൾ നുണപ്രചാരണത്തിലൂടെ പടുത്തുയർത്തിയതെല്ലാം പൊ ളിഞ്ഞുവീണു. കാരണം, തസ വൃഫിന്റെ അടിത്തറയായി ഗ ണിക്കപ്പെടുന്ന 'ഹഖീകത്ത്' എന്ന അറിവ് പ്രവാചകൻ(സ) അലി(റ) അബുബക്കർ(റ) അ നസ്(റ) മുതലായവർക്ക് മാത്ര മാണ് രഹസ്യമായി നൽകിയ തെന്ന് സൂഫികളുടെ നുണ കൾ. നബി(സ)യുടെ സ്വഹാ ബത്തിൽപ്പെട്ട ഈ മൂന്നുപേര ല്ലാത്ത മറ്റാർക്കും ഹഖീകത്ത് അറിയുകയില്ലെന്നും ശരീഅ ത്തു മാത്രമേ അറിയുകയുള്ളൂ വെന്നുമുള്ള തസവ്വുഫുകാരു ടെ ഇത്തരം വാദഗതിയിൽ നി ന്നാണ് ദാഹിരികളുടെയും ബാ ത്വിനികളുടെയും ചിന്തകൾ ഉ ടലെടുത്തത്. എന്നാൽ ഇസ് ലാം ദീനിനെ പൊളിക്കാൻ ക ച്ച കെട്ടിയിറങ്ങിയ ഇത്തരം പു ത്തൻവാദികളെ മുഴുവനും യ ഥാർത്ഥ മസ്ലിംകൾ സാധി ക്കുംവിധം പ്രതിരോധിച്ചിട്ടു ണ്ടെന്നും വാസ്തവമാണ്.

്അല്ലാഹുവിലേക്കുള്ള മാർ ഗം ദുഷ്ക്കരമാക്കുകയെന്നതാ യിരുന്നു ഇത്തരക്കാരുടെ ല ക്ഷ്യം. ചിലർ അജ്ഞതയിലും മറ്റു ചിലർ നിർബന്ധിതമായും ത്വരീഖത്ത് സ്വീകരിക്കുകയും അതിന്റെ വക്താക്കളാവുകയും ചെയ്തു. ഇത്തരത്തിലുള്ള കു പ്രചരണങ്ങൾ മുസ്ലിംകൾ ക്കിടയിൽ ദീർഘകാലം നടന്നി ട്ടുണ്ട്. തന്മൂലം മുസ്ലിം സമൂ ഹത്തിനിടയിൽ ഖാദിരി, ശാദു ലി, നഖ്ശബന്തി, രിഫാഈ, ദർഖാവീ, ഹുബ്രീ, അലീവി തുടങ്ങിയ ഒട്ടേറെ വിഭാഗങ്ങളു ണ്ടായിത്തീർന്നു. ഓരോ വിഭാ ഗത്തിനും പ്രത്യേകം ശൈഖു മാരും ചൊല്ലിപ്പറയാൻ പഠിപ്പി ക്കപ്പെട്ട ദിക്റുകളുമുണ്ട്. ആ രും പരസ്പരം യോജിക്കുകയു മില്ല. അഥവാ, രിഫാഇകൾ ന

ഖ്ശബന്തികളുടെയോ ദർഖാ വികൾ ഹുബ്രികളുടെയോ ദി ക്റുകൾ ചൊല്ലുകയില്ല. ഇതു കൊണ്ടെല്ലാം സംഭവിച്ചത് ഇ സ്ലാമിന്റെ ശത്രുക്കൾക്ക് മു സ്ലിംകളെ വേട്ടയാടാനും ക ബളിപ്പിക്കാനും കഴിഞ്ഞുവെ ന്നതാണ് മുസ്ലിംകളുടെ ശ ക്തി ക്ഷയിപ്പിക്കാനല്ലാതെ ത്വ രീഖത്തുകൾ കൊണ്ട് യാതൊ രു ആത്മീയതയും സംസ്കാ രവും മുസ്ലിംകൾക്കുണ്ടായി ട്ടുമില്ല. ലോകസമാധാനം പോ യിട്ട് വ്യക്തി സ്വസ്ഥത പോലും ഉണ്ടായിട്ടില്ല.

ചുരുക്കത്തിൽ സൂഫിസ ത്തിൽ കാണപ്പെടുന്ന അതിവി ചിത്രമായൊരു കാര്യം അവർ മുറബ്ബിയായ ശൈഖിന് പൂർണ മായും പ്രവാചകന്മാർക്ക് പോ ലും പ്രാപിക്കാൻ കഴിയാത്ത വ്യക്തിത്വവും ഗുണഗണങ്ങ ളും വകവെച്ചു കൊടുക്കുന്നു എന്നുള്ളതാണ്. പ്രവാചകന്മാ രുടെ സ്ഥാനത്തിന്റെ നൂറിലൊ രംശം പോലുമെത്താത്തവരെ മുറബ്ബിയായ ശൈഖുമാരായി അവരോധിക്കുകയെന്നത് സൂ ഫിസത്തിൽ മാത്രം കാണപ്പെ ടുന്ന ഒരു പ്രതിഭാസമാണ്. തീ ജാനിയുടെ ജവാഹിറുൽ മആ നി എന്ന ഗ്രന്ഥത്തിൽ പറയു ന്നത് കാണുക. യഥാർത്ഥ ഹ ഖീകത്ത് എന്നാൽ മുറബ്ബിയാ യ ശൈഖിന് എല്ലാ മറകളും നീക്കപ്പെട്ട ശേഷം പൂർണമാ യും ദൈവിക ദർശനമുണ്ടാക ലും അത് ഉറപ്പായും ബോധ്യ പ്പെടലുമാണ്.

ഇതിന്റെ ആദ്യഘട്ടം കട്ടി കൂടിയ ഒരു മറയുടെ പിന്നിൽ നിന്ന് എത്തിനോക്കലാണ്. ര ണ്ടാമതായി നേരിയ ഒരു മറ യുടെ പിന്നിൽ നിന്ന് വെളിവാ യി കാണലും മൂന്നാമതായി യാതൊരു മറയും കൂടാതെ നേർക്കുനേരെ ദർശിക്കലുമാ ണ്. അങ്ങനെ യാഥാർത്ഥ്യ ത്തെ യാഥാർത്ഥ്യത്തിനുള്ളിൽ യാഥാർത്ഥ്യം കൊണ്ട് കാണ

ലും അതിൽ വിലയം പ്രാപി ക്കലുമാണ്.

ഈ രൂപത്തിൽ 'ലയിക്കു ന്നവനും ലയിക്കപ്പെടുന്നവനു മല്ലാതെ മറ്റൊന്നുമവിടെ ഉണ്ടാ വില്ല.' (2:185 ജവാഹിർ) ഹുബ്ബ്, ഇശ്ക്ക്, ഫനാഅ് എന്നീ അറ ബി പദങ്ങളാണവർ ഇതിന്നാ യി പ്രയോഗിക്കാറുള്ളത്. തീ ജാനി തുടരുന്നു. ഇത്തരത്തി ലുള്ളൊരു ശൈഖിനെ ഏതെ ങ്കിലും മുരീദ് കണ്ടെത്തിയാൽ അദ്ദേഹത്തിന്റെ മുന്നിൽ മുരീ ദ് (മയ്യിത്ത്) കുളിപ്പിക്കുന്നവ ന്റെ മുന്നിൽ കിടക്കാറുള്ള മ യ്യിത്തിനെപ്പോലെ തന്റെ ശരീ രം സമർപ്പിക്കണം. മുരീദിനോ ട് ശൈഖ് വല്ലതും കൽപി ച്ചാൽ എന്തുകൊണ്ട്? എങ്ങ നെ? എന്തിനുവേണ്ടി എന്നൊ ന്നും ചോദിക്കാവതല്ല. (ibid). മേൽ സൂചിപ്പിച്ച വിധത്തിലു ള്ള ശൈഖുമാർ ധാരാളമുണ്ടെ ങ്കിലും അവർ സാധാരണക്കാ രുമായി ഇടപഴകാതെ അവരു ടെ സ്ഥാനമഹത്വം കാത്തുസൂ ക്ഷിച്ച് മറഞ്ഞിരിക്കുകയുമാ ണത്രെ. ഇത്തരക്കാർ നമസ്ക രിക്കുന്നത് കാണാറില്ലെങ്കിൽ പോലും അവർ സ്വർഗ്ഗീയ ല ഹരിയിൽ ലയിച്ചിരിക്കുകയാ ണെന്ന് കണക്കാക്കിയാൽ മ തിയത്രെ. ലഹരി ബാധിതരാ യി നിങ്ങൾ നമസ്കാരത്തോ ട് അടുക്കരുതെന്ന് അല്ലാഹു ഖുർആനിലും പറഞ്ഞിട്ടുണ്ട ല്ലോ. നോക്കൂ! ഇവരുടെ അനി സ് ലാമിക ന്യായങ്ങൾ. ഇ സ് ലാമിനെ വികലമാക്കാനും സാധാരണക്കാരെ വഴികേടിലാ ക്കാനും ചെയ്യുന്ന ഹീനകൃത്യ ങ്ങൾ എന്തുമാത്രം വിചിത്രമാ യിരിക്കുന്നു.

ഖുർആനിലും തിരുസുന്ന ത്തിലും വ്യക്തമാക്കിയ ചില ദിക്റുകളും ദുആകളും നിർവ ഹിക്കുന്നതോടൊപ്പം ത്വരീഖ ത്തിലെ സൂഫികൾ സ്വന്തം വ കയായി ഇസ്ലാമികമല്ലാത്ത ചില പദങ്ങൾ മുരീദിന്ന് ഉരു

വിടാൻ പഠിപ്പിക്കുന്നു. അഥവാ ഉള്ളതും ഇല്ലാത്തതും കൂടി കൂ ട്ടിക്കലർത്തി അഭ്യസിപ്പിക്കു ന്നു. അതിൽപെട്ടതാണ് ലാഇ ലാഹ ഇല്ലല്ലാഹ് എന്ന പൊ തുവായ ദിക്റും, അല്ലാഹു... അല്ലാഹു... ഹയ്യുൻ... ഹ യ്യൂൻ.... ഹു... ഹു... ഹു.. തുട ങ്ങിയ ചില പദങ്ങളും അക്ഷ രങ്ങളും. ഹാ... ഹൂ... ഹീ ഹയ്യൂൻ, യാമൻ ഹുഹുഹു എന്നിവയും ഇതിൽപെട്ടതാ ണ്. ലാഇലാഹ എന്നതിലെ ഹാ, ഇലല്ലാഹു എന്നതിലെ ഹു, മുഹമ്മദുൻ റസൂലു ല്ലാഹി എന്നതിലെ ഷോർട്ടാക്കിപ്പറയുന്നതാ ണത്രെ ഹാ– ഹു– ഹി എന്ന ത്. മരണാസന്നനായി കിട ക്കുന്ന ഒരാളുടെയടുത്ത് ഹാ-ഹു– ഹി എന്ന് ചൊല്ലിക്കൊ ടുത്താൽ മതിയാകും ഇവരുടെ ഭാഷയിൽ. നോക്കൂ! ഇവരുടെ പൈശാചികതയുടെ സ്വഭാവം.

കൂടാതെ, അവർ ക്രോഡീ കരിച്ചുണ്ടാക്കിയ ശാദുലീ, ഹിസ്ബ്, ഹിസ്ബു ഹദ്ദാദ് തുടങ്ങിയവയിൽ ശിർക്കും കുഫ്റും ബിദ്അത്തുകളും കുത്തി നിറച്ച് അല്ലാഹുവല്ലാ ത്തവരോടുള്ള പ്രാർത്ഥനാ വാക്കുകളും മരണപ്പെട്ടവർ മുഖേന അല്ലാഹുവിലേക്കടു ക്കാനുള്ള ദുആകളും പദപ്ര യോഗങ്ങളും നാം കാണുന്നു. 'ഇലാളഹറത്തി' 'സുമ്മഇലാ ഹളറത്ത്' തുടങ്ങിയ പദപ്ര യോഗങ്ങൾ അവരുടെ വകയാ ണ്. ക്വുർആനിലും ഹദീ സിലും അതില്ല.

അവർ നിർമിച്ചുണ്ടാക്കി. ഇത്തരം ദിക്റിലും ദുആയിലു മുള്ള പ്രകടമായ ചില അബ ദ്ധങ്ങൾ നോക്കാം. ഒന്ന്: ദിക്റുകൾക്ക് അല്ലാഹുവോ റസൂലോ നിർണയിക്കാത്ത എണ്ണവും സമയവും അവ രുടെ സ്വന്തം വകയായി നിർണയിക്കുക. രണ്ട്: നബി( സ) യിൽ നിന്ന് വാചകങ്ങളു ടെയോ പദങ്ങളുടെയോ രൂപം അറിയപ്പടാതിരിക്കുകയും അവരുടെ വകയായി പ്രത്യേ കം വാചകങ്ങൾ നിശ്ചയിച്ചു കൊടുക്കുകയും ചെയ്യുത എന്നത്. മൂന്ന്: ദിക്ർ ചൊല്ലാൻ കൂട്ടായി ഒരുമിച്ചു ചാഞ്ഞു ചരിഞ്ഞും ആടിയും നൃത്തം ചെയ്തും ചില ഗോഷ്ടികൾ കാണിച്ചും അത് നിർവഹിക്കുന്നത്. നാല്: മദ്ഹുകൾ പറയുക എന്ന നിലക്ക് ദഫ്മുട്ട്, കൈകൊട്ട് തുടങ്ങിയ രീതികൾ സ്വീക രിച്ച് അതിന്നായി ഒഴിഞ്ഞ് നിൽക്കുക. അഞ്ച്: പ്രത്യേകം ചില ദിക്റുകൾക്കും ദുആ കൾക്കും നിശ്ചിത സംഖ്യ പ്രതിഫലമായി നിർണയിക്കു ക. ഇതെല്ലാം നൂതന പ്രവണ തയായി പിൽക്കാലത്ത് സൂഫി കൾ കെട്ടിച്ചമച്ചുണ്ടാക്കിയതാ

ഏകാന്തത (ഖൽവത്ത്): സൂഫീ ത്വരീഖത്തുകാരുടെ അടിസ്ഥാന കാര്യങ്ങ ളിൽപെട്ടതാണ് ജനങ്ങളിൽ നിന്നൊഴിഞ്ഞ് ഏകാന്തവാസ മനുഷ്ഠിക്കുകയെന്നത്. അഥവാ തന്റെ മുരീദ് ശൈഖിന്റെ നിർദേശ പ്രകാരം ഒഴിഞ്ഞ സ്ഥലത്തോ അണ്ടർ ഗ്രൗണ്ടിലോ പത്തിൽ കുറയാ ത്തതും നാല്പതിൽ അധിക മാകാത്തുമായ ദിവസങ്ങൾ കഴുച്ചുകൂട്ടുകയെന്നത്. ഇത് റസൂൽ(സ)യുടെ ഹിറാഗുഹ യിലെ ഏകാന്തവാസത്തിന്റെ മൂസാനബിയുടെ വാഗ്ദത്ത ദിവസത്തിന്റെയും ചുവടൊപ്പിച്ചുള്ളതാണത്രെ. ഇങ്ങനെ ഏകാന്തതയിൽ കഴിച്ചു കൂട്ടുന്നതിന് തീജാനി യുടെ 'അൽരിമാഹ്' എന്ന ഗ്രന്ഥത്തിൽ ഇരുപത്തിയാറ് നിബന്ധനകൾ പറയുന്നുണ്ട്. ഇത്തരം നിയമ ചട്ടങ്ങൾ

അത്

കൊണ്ടെല്ലാം അവർ ലക്ഷ്യ

മാക്കുന്നത് മുരീദ്

പൂർത്തിയാകാത്ത പക്ഷം അല്ലാഹുവിലേക്ക് എത്തുകയില്ലെന്ന് ബോധ്യപ്പെ ടുത്തലാണ്.

തന്നെയുമല്ല, അവർ പറ യുന്നതെന്തും അനുസരി ക്കുന്ന ആളായിട്ടുണ്ടോ മുരീദ് എന്ന പരീക്ഷിക്കാനും വേണ്ടി യാണ്. മുരീദിന് രാത്രിയിൽ ഉറ ക്കമൊഴിക്കാനും ദിക്റുകൾ ഉരുവിടാനും അന്നപാനീയ ങ്ങൾ കുറക്കാനും ഇതുവഴി ശക്തി ലഭിക്കു മത്രെ. എന്നാൽ അതോടൊപ്പം തന്നെ ചില ശിർക്കൻ നിബ ന്ധനകളും നിശ്ചയിക്കാറുണ്ട്. അതിൽപെട്ടതാണ് ഏകാന്ത വാസത്തിനായി ഒരുങ്ങു മ്പോൾ തങ്ങളുടെ ശൈഖ് മുഖേന മുൻപ് മരണമടഞ്ഞ ശൈഖുമാരുടെ ആത്മാവു കളെ മുൻനിർത്തി സഹായം അർത്ഥിച്ചുകൊണ്ട് തുടങ്ങിയി രിക്കണമെന്നത്. അങ്ങനെ ദിക്റുകൾ ചൊല്ലി അല്ലാഹു അവിടെ വെളിവായി എന്ന് ബോധ്യം വന്നാൽ അല്ലാഹു വിൽ ലയിച്ചു ചേർന്നു എന്ന റിയിക്കും വിധം യാതൊരു സ്വബോധവുമില്ലാതെ ദിക്റു കൾ ചൊല്ലിക്കൊണ്ടിരിക്കുക യെന്നതും അതിന്റെ നിയമങ്ങ ളിൽപെട്ടതാണ്. ഇങ്ങനെ സാബോധമില്ലാതെ ദൈവത്തിൽ ലയിക്കുന്ന അവ സ്ഥക്ക് "ജദ്ബി"ന്റെ ഹാല് എന്നാണ് സൂഫീ സാങ്കേതിക പ്രയോഗം.

വേറെയും നിയമ ചട്ടങ്ങളു ണ്ട്. ഏകാന്തത ഇരുട്ടു മൂടി യതും മുരീദ് ഏകാന്തതയിൽ ക്വുർആൻ ആയത്തുകളുടെ അർത്ഥമോ ഹദീസുകളുടെ ആശയമോ ചിന്തിക്കാവുന്നത ല്ലെന്നും ഏകാന്തതയിൽ നിന്ന് ശൈഖിന്റെ അനുമതി ലഭിക്കാതെ പുറത്തു പോകരു തെന്നും, ശൈഖിന്റെ മുന്നിൽ മുരീദ് മയ്യിത്ത് കുളിപ്പിക്കുന്ന വന്റെ മുന്നിൽ കിടക്കുന്ന മയ്യിത്ത് പോലെയായിരിക്കണ മെന്നും, ശൈഖ് തന്നെയാണ് മുരീദിന്റെയും അല്ലാഹുവി ന്റെയും ഇടയിലുള്ള മധ്യ വർത്തിയെന്നുറച്ച് സമ്മതിക്ക ണമെന്നും, ധാരാളം ശൈഖു മാർ ലോകത്ത് നിറഞ്ഞു നിന്നാലും മുരീദിന് ദൈവസാ മിപ്യം താൻ തെരഞ്ഞെടുത്ത ആദ്യത്തെ ശെഖ് അറി യാതെ ലഭിക്കില്ലെന്നും മറ്റു മുള്ള ഒട്ടനേകം നിബന്ധന കൾ ത്വരീഖത്തുകാർക്കിടയി ലുണ്ട്. ഇതെല്ലാം അനുബന്ധ ങ്ങൾ മാത്രമാണ്. ഇസ്ലാമു മായി ഇതിന്ന് യാതൊരു ബന്ധവുമില്ല. ഒരു മനുഷ്യനെ ഭൂമിക്കടിയിലെ ഇരുട്ടറയിൽ കൊണ്ടുപോയി അവന്റെ ശരീ രത്തിലും ആത്മാവിലും സമ്മർദം ചെലുത്തി അന്ധവി ശ്വാസവും അനാചാരങ്ങളും കുത്തിക്കയറ്റി അല്ലാഹുവിന്നി ഷ്ടമില്ലാത്ത കാര്യങ്ങൾ ചെയ്യിച്ച് ചൂഷണം ചെയ്യുന്ന ത്വരീഖത്തുകാർ ഇസ്ലാമിനെ കള ങ്കപ്പെടുത്തുകയാണ് ചെയ്യുന്നതെങ്കിൽ സംശയി ക്കാനില്ല.

#### പ്രതൃക്ഷ ദർശനം (കശ്ഫ്)

സൂഫിസത്തിലെ അടി സ്ഥാനപരമായ മറ്റൊന്നാണ് "കശ്ഫ്". ഇത്തരത്തിലുള്ള ദർശനം സാധ്യമാകാൻ വേണ്ടിയാണ് ഖൽവത്ത് (ഏ കാന്തത) അഭിമുഖീകരിക്കു ന്നത്. ഉദ്ദേശ്യം മുരീദ് എല്ലാ റ്റിൽ നിന്നും ഒഴിവായി വസ്തു ക്കളുടെ യാഥാർത്ഥ്യം വെളി വായി ദർശിക്കാൻ വേണ്ടി തന്റെ ഉദ്ദേശ്യവും ബുദ്ധിയും വെളിവായി ദർശിക്കാൻ വേണ്ടി തന്റെ ഉദ്ദേശ്യവും ബുദ്ധിയും ഒഴിച്ചു നിർത്തലാ ണ്. ഈ വിധം കഴിഞ്ഞു നിൽക്കുന്ന മുരീദിന്ന് അദൃശ്യ ജ്ഞാനങ്ങളും അവയുടെ അനുഭൂതികളും ലഭിക്കുമത്രെ. അവസാനമായി അയാൾ

ദൈവസന്നിധിയിൽ എത്തിച്ചേ രുകയും തന്മൂലം ഉന്നതമായ പദവിയിലാവുകയും ചെയ്യു മത്രെ! ബുദ്ധിക്ക് പ്രാപിക്കാ നാവാത്ത ഉയർന്ന് ലോകത്ത് മുരീദ് എത്തിച്ചേരുക നിമിത്തം എല്ലാ അറിവുകളും അയാ ൾക്ക് നേടാനാകുമെന്നാണ് അവരുടെ ധാരണ. ഇങ്ങനെ യൊക്കെയാണെ ങ്കിലും ശൈഖിനെ മറച്ചുവെച്ചു കൊണ്ട് മുരീദിന് ഒന്നും മറി കടന്നു പ്രവർത്തിക്കാൻ പാടി ല്ലാത്തതുമാണ്. ശൈഖിനെ കാരൃങ്ങൾ അറിയിക്കാതി രുന്നാൽ മുരീദ് ശൈഖിനെ വഞ്ചിച്ചതായി കണക്കാക്കും. ഇവിടെയെല്ലാം ഒരു വിശ്വാസി ശരിക്കും മാനസിക രോഗിയാ കുന്നു എന്നതാണ് സത്യം. മറ്റൊരർത്ഥത്തിൽ, മനുഷ്യ രുടെ അധ്വാനം വഴി ഗ്രഹിച്ചെ ടുക്കാൻ കഴിയാത്തതും പലതും ഇവർക്ക് ഈ പരിശീ ലനത്തിലൂടെ പ്രാപിക്കാൻ കഴിഞ്ഞുവെന്ന് തെറ്റിദ്ധരിപ്പിച്ച് സാധാരണക്കാരെ അവർ വഴി പിഴപ്പിക്കുകയാണ്. അങ്ങനെ അയാൾ ജൽപിക്കുന്ന അസ തൃങ്ങൾ കേൾക്കുന്ന പാമ രൻ, ത്വരീഖത്തിന്റെയാളുകൾ ദൈവസാമീപ്യം ലഭിച്ചവരാ ണെന്ന ധാരണയിൽ വഞ്ചിത നാവുകയാണ് ചെയ്യുന്നത്.

പിശാച് തോന്നിക്കുന്ന പൊള്ളയായ ചിന്തകൾക്ക് ചിറകുവെച്ച് അദൃശ്യലോ കത്ത് പറന്നുയരുകയാണവർ. ദൈവം അവരെ കാണുന്നു. ദൈവത്തെ അവരും കാണു ന്നു. ദൈവിക സാമീപ്യത്താൽ കാര്യങ്ങൾ അവർ വേഗത്തിൽ നേടിയെടുക്കുന്നു. ഇതെല്ലാമാ ണത്രെ 'കശ്ഫ്' എന്ന മർത്ത ബയിലെത്തുമ്പോഴുണ്ടാകു ന്നത്. പ്രവാചകന്മാർക്കു പോലും ലഭിച്ചിട്ടാല്ലാത്തതും മലക്കുകൾ പോലും അറി ഞ്ഞിട്ടില്ലാത്തതുമായ ലോകത്ത് ദിക്ഷാംദാഹിയായ ഒരു സാധാരണ സന്യാസി വിഹരിക്കുന്ന വിചിത്രമായ രംഗം ഊഹിക്കാൻ പോലും കഴിയില്ല.

അവസാനമായി അവർ ദൈവം അവരിൽ അവതരിപ്പി ച്ചിട്ടുണ്ടെന്ന കടുത്ത അപ രാധം ദൈവത്തിന്റെ മേൽ ആരോപിക്കുകയും ചെയ്യുന്നു. ഇതുതന്നെയാണ് 'വഹ്ദ ത്തുൽ വുജൂദ്' എന്ന പേരിൽ ത്വരീഖത്തുകാർ പറയുന്ന അവതാരവാദം.

#### വിലയം പ്രാപിക്കൽ (ഫനാഅ്)

സൂഫിസത്തിലെ സുപ്രധാ നമായൊരിനമാണ് 'ഫനാഅ്' (ലയിച്ചു ചേരൽ) എന്നത്. മുരീദ് വളരെ കൂടുതലായി ശൈഖ് പഠിപ്പിച്ച ദിക്റുകളും മന്ത്ര ങ്ങളും ഉരുവിടുക നിമിത്തം അയാൾക്ക് എന്തെ ന്നില്ലാത്ത ആത്മ നിർവൃതി കൈവരുന്നു. തുടർന്ന് അയാൾക്ക് ആരെയാണോ മനസ്സിൽ ധ്യാനിച്ചത് അയാളെ പ്പറ്റി ആർത്തി തോന്നുകയും അതൊരു ലഹരിയായി അയാൾക്കനുഭവപ്പെടുകയും ചെയ്യുന്നു. തന്മൂലം എല്ലാം മറന്ന് അയാൾ ധ്യാനിച്ചിരുന്ന വൃക്തിയിൽ ശിഷൃനായ മുരീദ് അലിഞ്ഞു ചേരുന്നു. അവരുടെ ദൂഷ്ടിയിൽ പ്രപഞ്ച ത്തിലെ മറ്റു സൃഷ്ടിക ഈ സമയത്ത് ളെല്ലാം മങ്ങിയ നിലയിലാണത്രെ അനുഭവപ്പെടുക. പകലിൽ നക്ഷത്രങ്ങൾ നാം കാണാറി ല്ലാത്ത പോലെ. ഇസ്ലാമിക ശരീഅത്തിന്റെ മാനദണ്ഡ ങ്ങൾ വെച്ച് പരിശോധിച്ചാൽ പരമാവധി നമുക്ക് മനസ്സിലാ കും. ദൈവസ്മരണകൊ ണ്ടാണ് ഹൃദയങ്ങൾക്ക് സമാ ധാനമുണ്ടാകുന്നത് എന്ന ആശയമാണ് മനുഷ്യരുടെ സങ്കീർണതകൾ ഒരളവോളം പരിഹാരമുണ്ടാകുന്നത്. ദൈവ സ്മരണകൊണ്ട് തന്നെയാണ്.

ഹുബ്ബ്, ഇശ്ക്ക്, ഖൽവ ത്ത്, കശ്ഫ്, ഫനാഅ്, ജദ്ബ് എന്നിവ ഇവരുടെ സാങ്കേതിക പ്രയോഗങ്ങ ളാണ്. ഇസ്ലാമിനെയും മുസ്ലിംകളെയും വഴിപിഴ പ്പിക്കാൻ വേണ്ടി ഇസ്ലാ മിന്റെ ശത്രുക്കളുടെ ഒത്താശയോടെ മുസ്ലിം കൾക്കിടയിൽ സമർത്ഥ മായി പ്രചരിപ്പിച്ച വസ്വാ സുകളാണ് സൂഫിസത്തി ന്റെയും ത്വരീഖത്തുകളു ടെയും പ്രചോദനം. നമ്മുടെ രാഷ്ട്ര നായക ന്മാർ ഇത്തരക്കാരെ ഉപ യോഗിച്ച് ഭരണം നില നിർത്താമെന്ന് വ്യാമോഹി ക്കുന്നുവെങ്കിൽ അവരേ ക്കാൾ വലിയ ചിത്ത രോഗികളാരാണുള്ളത്?

പക്ഷേ,അവൻ എല്ലാം മറന്ന് ഭയചകിതനായി ലഹരി ബാധി ച്ചവനെപ്പോലെ പ്രപഞ്ച ത്തിലെ ഒരു സൃഷ്ടിപോലുമ ല്ലാത്ത നിലവാരത്തോളം ഉയ രുകയെന്നത് സാമാന്യമായി പറഞ്ഞാൽ ഭ്രാന്തല്ലാതെ മറ്റെ ന്താണ്? ഈ മാനസിക വിഭ്രാ ന്തിയെയാണ് സൂഫീ ത്വരീഖ ത്തുകാർ 'ഫനാഅ്' (ദൈവ ത്തിൽ ലയിക്കുക) എന്ന് പറ യുന്നത്. പ്രപഞ്ച സ്രഷ്ടാ വായ അല്ലാഹുവെപ്പോലെ ഒന്നും തന്നെ യി ല്ലെന്നും ഏകനാണെന്നും അവന്നു തുല്യനായി ഒന്നും തന്നെ ഇല്ലെന്നുമുള്ള ഇസ്ലാ മിക വിശ്വാസങ്ങളുടെ അടി ത്തറ പൊളിക്കുകയാണവർ ഇതുവഴി ചെയ്തിട്ടുള്ളത്.

മൂസാനബി(അ) അല്ലാഹു വുമായി അഭിമുഖ സംഭാ ഷണം നടത്തുമ്പോൾ അല്ലാ ഹുവെ ഒന്ന് നേരിൽകണ്ട്

്സായുജ്യമടയാൻ ആഗ്രഹം . പ്രകടിപ്പിച്ചപ്പോൾ പോലും പ്രവാചകനായ മുസാ നബിക്ക് അതിന് സാധിച്ചില്ലെ ങ്കിൽ അവിവേകിയായ ഒരു · പാമരൻ അനാചാരങ്ങളുടെ കപ്പലിൽ സഞ്ചരിച്ച് ബിദ്അ പ്രവർത്തിച്ച് ത്തുകൾ വിഭ്രാന്തി പ്രാപിച്ച് എങ്ങനെ യാണ് ദൈവത്തിൽ അലി ഞ്ഞുചേരുകയെന്നത് നമുക്കറി യില്ല. ആശ്ചര്യകരം തന്നെ. അവസാനം ഞാൻ തന്നെ യാണ് ദൈവമെന്നോ ഞാനാണ് പരമ യാഥാർത്ഥ്യ മെന്നോ പറയുന്നേടത്തേ ക്കാണ് അവർ എത്തുന്നത്. ഇത് വ്യാജമായ സ്നേഹപ്രക ടനത്തിന്റെ, പിശാച് സൂഫി കളെ എത്തിക്കുന്ന ഊഹാ പോഹങ്ങളുടെ തടവറയുടെ അവസ്ഥയാണ്. ജുതരും അഗ്നി ആരാധകരും മനുഷ്യ പ്പിശാചുക്കളും മുസ്ലിംകളെ കബളിപ്പിക്കാൻ വേണ്ടി അതി സമർത്ഥമായി മെനഞ്ഞുണ്ടാ ക്കിയ സൂഫിസത്തിന്റെയും ത്വരീഖത്തിന്റെയും നിലയാണി

ഹുബ്ബ്, ഇശ്ക്ക്, ഖൽവത്ത്, കശ്ഫ്, ഫനാഅ്, ജദ്ബ് എന്നിവ ഇവരുടെ സാങ്കേതിക പ്രയോഗങ്ങളാണ്. ഇസ്ലാമി നെയും മുസ്ലിംകളെയും വഴി പിഴപ്പിക്കാൻ വേണ്ടി ഇസ്ലാ മിന്റെ ശത്രുക്കളുടെ ഒത്താശ യോടെ മുസ്ലിംകൾക്കിടയിൽ സമർത്ഥമായി പ്രചരിപ്പിച്ച വസ്വാസുകളാണ് സൂഫിസ ത്തിന്റെയും ത്വരീഖത്തുകളു ടെയും പ്രചോദനം. നമ്മുടെ രാഷ്ട്ര നായകന്മാർ ഇത്തര ക്കാരെ ഉപയോഗിച്ച് ഭരണം നിലനിർത്താമെന്ന് വ്യാമോഹി ക്കുന്നുവെങ്കിൽ അവരേക്കാൾ വലിയ ചിത്തരോഗികളാരാണു ള്ളത്?

കടപ്പാട്: അത്തൗഹീദ്, മാർച്ച്/ഏപ്രിൽ 2016

## ചില വിളറിയ വാദങ്ങൾ

**േക**രളത്തിലെ മുസ്ലിംകളെ ഖുർആൻ പഠി പ്പിക്കുന്ന ആവേശത്തിലാണ് ഇപ്പോൾ ഇവിടുത്തെ വിവിധ സംഘടനകൾ. നല്ലതു തന്നെ. പ്രത്യേ കിച്ചും റമദാൻ മാസത്തിൽ അതിന് പ്രത്യേക പുണ്യവുമുണ്ടല്ലോ. എന്നാൽ ഖുർആൻ പഠിപ്പി ക്കാനും പ്രചരിപ്പിക്കാനും വേണ്ടി വിതരണം ചെയ്യ പ്പെടുന്ന (വിപണനം ചെയ്യപ്പെടുന്ന) പരിഭാഷകൾ ഖുർആന്റെ സന്ദേശം തന്നെയാണോ പ്രസരിപ്പി ക്കുന്നത്? ഈ പരിഭാഷകൾ പഠിതാക്കളെ എന്താണ് പഠിപ്പിക്കുന്നത്?

ഇത്തരം ചോദ്യങ്ങൾ മുമ്പും പലരും ഉന്നയി ച്ചിട്ടുണ്ട്. പരിഭാഷകളിലെ 'അവ്യക്തതകൾ' നീക്കി 'മലയാളത്തിൽ' പരിഭാഷപ്പെടുത്തേണ്ടതിന്റെ ആവശ്യകതയും മുമ്പ് ചർച്ച ചെയ്യപ്പെട്ടിട്ടുണ്ട്. പക്ഷെ, ഒന്നും എവിടെയും സംഭവിച്ചില്ല. ഓരോ സംഘടനയും വ്യക്തികളും വണിക്കുകളും തങ്ങ ളുടെ പക്കലുള്ള പരിഭാഷകളും വ്യാഖ്യാനങ്ങളും അഭംഗുരം അച്ചടിച്ചുക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. വിറ്റു കാശാക്കുന്നു. 'പരിഷ്കരിച്ച' പതിപ്പുകളിൽ കാര്യ മായി ഒന്നും പരിഷ്കരിച്ചു കാണുന്നില്ല. ചില ബീമാബദ്ധങ്ങൾ തന്ത്രപൂർവ്വം തിരുത്താറുണ്ടെ ങ്കിലും ഏതാനും കൂട്ടിചേർക്കലുകളുമായി വിപു ലീകരിച്ച വ്യാഖ്യാനങ്ങളും ഇറങ്ങാറുണ്ട്.

എന്നാൽ അവ്യക്തതകളും അനർത്ഥങ്ങളും ഉൾപ്പെടെ പരിഭാഷകർക്കോ അവരുടെ പിൽക്കാല 'പരിഷ്ക്കർത്താക്കൾ'ക്കോ സംഭവിച്ചിട്ടുള്ള പിഴ കളും പോരായ്മകളും പരിഹരിക്കാൻ സംഘടന കളും വണിക്കുകളും ഇപ്പോഴും കൂട്ടാക്കുന്നില്ല! പരിഭാഷകളിലെ അവ്യക്തതകളും പ്രയാസങ്ങളും ചൂണ്ടിക്കാണിക്കുമ്പോൾ അതിനെ പ്രതിരോധി ക്കാനും സ്വന്തം അജ്ഞതയും അലസതയും മറ്റുള്ളവരിലേക്കു കൂടി പകരാനും ശ്രമിക്കുന്നവ രുണ്ട്. അത്തരക്കാരുടെ ഏതാനും വിളറിയ വാദ ങ്ങൾ താഴെ:

- 1. ഖുർആൻ ദൈവവചനങ്ങളാണ്. ദിവ്യഭാഷ യായ അറബിയിലുള്ള ആ വചനങ്ങളെ ഒരു കൊച്ചു ഭാഷയായ മലയാളത്തിൽ 'ലളിത മായി'പരിഭാഷപ്പെടുത്താനാവില്ല.
- 2. ഖുർആൻ പരിഭാഷപ്പെടുത്തിയപ്പോൾ പിണഞ്ഞ അബദ്ധമാണിത്. പരിഭാഷപ്പെടുത്തുക യല്ല വിശദീകരിക്കുകയാണ് വേണ്ടത്.
- 3. ഇനി ഈ പരിഭാഷകളിൽ ഒന്നും ചെയ്യാൻ കഴിയില്ല - ചെയ്യാൻ പാടില്ല. മഹാന്മാരായ ആ പരിഭാഷകർ മരിച്ചുപോയി. അവരുടെ ശൈലി മാറ്റാൻ നമുക്കവകാശമില്ല.
- 4. ഭാഷ നന്നാക്കിയാൽ ഖുർആന്റെ ആശയം ചോർന്ന് പോകും. മറ്റു ഗ്രന്ഥങ്ങളെപ്പോലെ (ഗീത യുടെയും ബൈബിളിന്റെയും പരിഭാഷകൾക്കു

സംഭവിച്ചതുപോലെ) ഖുർആൻ പരിഭാഷകളും മുലത്തിൽ നിന്ന് വൃതിചലിക്കും.

5. ഖുർആനിലെ ഒരു പദത്തിന് തന്നെ ഒന്നി ലധികം അർത്ഥങ്ങളുണ്ട്. എത്ര നന്നായി പരിഭാ ഷപ്പെടുത്തിയാലും ഖുർആന്റെ ആശയം മറ്റൊരു ഭാഷയിലേക്ക് മാറ്റാനാവില്ല – ഖുർആൻ ദ്വിഭാഷ്യമ ല്ലതന്നെ. ഖുർആന്റെ ആശയങ്ങൾ അൽപാൽപ മായി ജനങ്ങളെ പഠിപ്പിക്കുകയാണ് വേണ്ടത്. അതിനു വേണ്ടത് പരിഭാഷകരല്ല പണ്ഡിതന്മാരാ ണ്.

മേൽക്കൊടുത്ത ന്യായവാദങ്ങൾ സവിശദം ചർച്ച ചെയ്യപ്പെടേണ്ടതു തന്നെ. എന്നാൽ ഈ ലേഖനത്തിൽ ഇപ്പോൾ അതിനു മൂതിരാതെ ഓരോ വാദത്തെയും സ്പർശിച്ചു പോകുക മാത്ര മാണ് ചെയ്യുന്നത്. ഖുർആൻ ദ്വിഭാഷ്യമല്ലെന്ന വാദ ക്കാർക്കും ഇപ്പോൾ പരിഭാഷകളായ സ്ഥിതിക്ക് വാദങ്ങൾ നോക്കാം. അറബി വലിയ ഭാഷയും മലയാളം ചെറുതുമെന്ന ക്ലാസിക്കൽ അന്ധവിശ്വാ സത്തിനു ഇന്നേതായാലും ചെലവില്ല. 'അവിക സിത' മലയാളത്തിൽ പോലും ഖുർആന്റെ മഹാ ശയങ്ങൾ പ്രകാശിപ്പിക്കാനായിരുന്നുവല്ലോ പണ്ഡി തന്മാർ പരിഭാഷാ പ്രസ്ഥാനം തുടങ്ങിയത്. ഖുർ ആന്റെ ആശയങ്ങൾ ചോർന്ന് പോകാതിരി ക്കാനും അനർത്ഥങ്ങൾ കടന്നുകൂടാതിരിക്കാനു മാണ് ഭാഷ നന്നാവണം, അത് ശൈലീനിബദ്ധ (Idiomatic)മായിരിക്കണം എന്നൊക്കെ വാശിപി ടിക്കുന്നത്. ഖുർആൻ പരിഭാഷപ്പെടുത്തുകയല്ല വിശദീകരിക്കുകയാണ് യഥാർത്ഥത്തിൽ ഈ മേഖലയിൽ താരതമ്യേന സുരക്ഷിതം. പക്ഷെ ഈ വാദത്തിലുമുണ്ട് ഒരു സൂചന: ഖുർആന്റെ ആശയങ്ങൾ പണ്ഡിതന്മാർ ജനങ്ങളുടെ അവ സ്ഥയും ആവശ്യവുമറിഞ്ഞ് അൽപാൽപമായ (നിശ്ചിത തോതനുസരിച്ച്) വെളിപ്പെടുത്തുന്ന താണ് നല്ലതെന്ന ഒരു പഴയ നിരീക്ഷണത്തിലേക്ക് ഇതിന്റെ വേരുകൾ നീണ്ടുപോകുന്നുണ്ട്. കേരള ത്തിൽ ഏറ്റവുമധികം മുസ്ലിംകൾ ഉപയോഗപ്പെ ടുത്തിയതെന്നു പറയപ്പെടുന്ന ഒരു ഖുർആൻ വ്യാഖ്യാന ഗ്രന്ഥത്തിലെ ഒരു പരിഭാഷാ സന്ദർഭം കാണുക: "നിങ്ങളിൽ ഒരാൾക്ക് മരണം ആസ ന്നമായാൽ – അവർ വല്ല ഗുണവും (ധനവും) വിട്ടുപോകുന്ന പക്ഷം - നിങ്ങളുടെ മേൽ നിർബന്ധമാക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു: മാതാപിതാ ക്കൾക്കും അടുത്ത ബന്ധുക്കൾക്കും (ആചാ ര) മര്യാദയനുസരിച്ച് വസിയത്ത് ചെയ്യൽ..."

വായനക്കാർ എന്തു മനസ്സിലാക്കണം? നാടേ കൊടുത്ത വാദങ്ങളോടു ബന്ധപ്പെടുത്തി ചിന്തി ക്കുക. ഭാഷ മാറ്റണോ, നിലനിർത്തണോ?